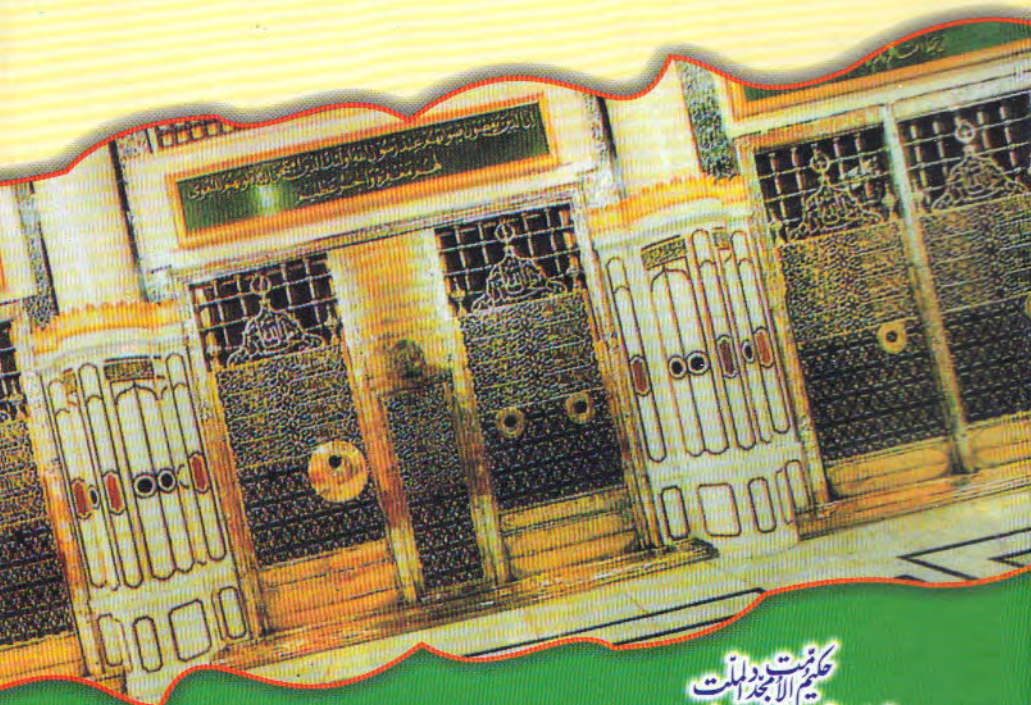


علم تصوف کے احکام و تعلیمات پر مشتمل سینکڑوں احادیث مع تشریع

# الشَّفَقُ بِمَعْرِفَةِ أَهَادِيَّةِ التَّصوُّفِ



ادارہ تائیفات اشرفیہ  
چک نوار، لاہور، پاکستان

حضرت مولانا محمد اشرف پٹی تھانوی نواز شریف  
حکیم الامم و دلیلت

# الْتَّشْرِيفُ

بمعرفة احاديث التصوف  
مع اردو ترجمہ موسومہ  
تمکیل التصرف فی تسهیل التشرف

حکیم الاستاذ حملۃ‌الملائکہ  
حضرت مولانا محمد اشرف علی الحانوی نواز الشرقیہ

تصوف نام ہے تعمیر الظاهر و الباطن کا اور کوئی آیت اور کوئی حدیث اس سے خالی نہیں  
ہر آیت اور ہر حدیث میں کوئی نہ کوئی مسئلہ تصوف کا ذکر ہے۔ مگر اس کتاب میں خصوصیت  
کے ساتھ ان سائل کی طرف توجہ دی گئی ہے جو تصوف کی طرف عام طور پر معروف ہیں۔  
ایک جامع اور متوسط انتخاب حدیث لیکن ایک بزرگتر کتاب کی شکل میں

ادارۃ تالیفۃ التشریفیۃ  
پوک فوارہ نسٹان پاکستان فون: 4519240-4540513



# نامِ کتاب

## النَّشْرُفُ

بمعرفة احادیث التصوف

|                  |                          |
|------------------|--------------------------|
| تاریخ اشاعت..... | صفر المظفر ۱۴۲۷ھ         |
| ناشر.....        | ادارہ تالیفات اشرفی ملان |
| طبعات.....       | سلامت اقبال پریس ملان    |

جملہ حقوق محفوظ ہیں

**قادرین سے گذارش**

ادارہ کی حتی الامکان کوشش ہوتی  
ہے کہ پروف ریٹیگ معیاری ہو  
اکمل اللہ اس کام کیلئے ادارہ میں  
علماء کی ایک جماعت موجود ہتی  
ہے پھر بھی کوئی غلطی نظر آئے تو  
برائے مہربانی مطلع فرمائیں  
فرمائیں۔ جزاک اللہ

ملنے کے پتے

|                                                                                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ادارہ تالیفات اشرفی چک فوارہ ملان                                                                             |
| ادارہ اسلامیات اائز لائکن لاہور                                                                               |
| مکتبہ سید احمد شہید ارد بار ار لہاہور                                                                         |
| مکتبہ حجایی..... اردو بازار..... لاہور                                                                        |
| مکتبہ شیدیہ سرکی روڈ کوئٹہ                                                                                    |
| کتب خانہ شیدیہ ریلوے بازار اپنڈی                                                                              |
| یونیورسٹی بک ایجنسی خیبر پختونخواہ پشاور                                                                      |
| ادارہ الاقوام... نیشنل کراچی نمبر ۵                                                                           |
| ISLAMIC EDUCATIONAL TRUST U.K.<br>(ISLAMIC BOOKS CENTER)<br>119-121- HALLIWELL ROAD<br>BOLTON BLI 3NE. (U.K.) |

## عرض ناشر

اللہ پاک کا لاکھ لاکھ شکر کہ اُس نے ہمیں حکیم الامت مجدد الملت  
حضرت تھانوی رحمۃ اللہ کی تالیفات شائع کرنے کی توفیق عطا فرمائی۔

زیر نظر کتاب ”الشرف بمعنیہ احادیث التصوف“ جس میں حضرت حکیم الامت  
مولانا اشرف علی تھانوی رحمۃ اللہ نے وقت کی اہم ضرورت کے تحت تصوف کے مسائل کو  
احادیث مبارکہ سے ملک کر کے تجدیدی کام کیا یہ کتاب عرصہ سے نایاب ہو چکی تھی۔

اور یہ فین جو نیم جان ہو چکا تھا ایسے مجدد وقت کی تعلیمات سے پوری طرح تکمیر کر سامنے  
آیا اور اس سلسلہ میں مرقد افراد و تفریط میں اسلام کی راہ اعتدال واضح ہوئی اور شریعت مطہرہ  
سے ماخوذ طریقت زندہ ہوئی۔ فجز اہم اللہ عنہ عن جمیع المسلمين

ادارہ تالیفات اشرفیہ نے حضرات علماء کرام کی مشاورت سے اس کا قدیم طرز کو  
تبديل کر کے عصر حاضر کے ذوق کے مطابق کرنے کی کوشش کی ہے جس کی تفصیل کچھ یوں  
ہے کہ پہلے ایڈیشنوں میں صفحہ کے دائیں جانب حدیث کا عربی متن اور باائیں جانب ترجمہ  
تھا۔ قدیم طرز سے آج کا قاری آسانی سے استفادہ نہیں کر سکتا اس غرض سے اس ایڈیشن  
میں اولاً احادیث مبارکہ کا سلسلہ وار صرف ترجمہ اور فوائد کر کر دیے گئے ہیں اور اہل علم  
و تحقیق کیلئے مکمل عربی متن مع فوائد مزید تحریج جو ادارہ نے علماء کرام سے کراچی ہے اس کو ہر  
حدیث کے ساتھ مرتب کر کے ان شاء اللہ جلد شائع کر رہے ہیں۔

اللہ پاک ادارہ کی اس سماں کو اپنی بارگاہ میں شرف قبولیت سے نوازیں اور ہم  
سب کو اپنے اکابر علماء حق کے مسلک اعتدال پر کار بند فرمائیں۔ آمین

(والله)

احقر محمد سعیف عنہ

مذکار مظفر ۱۴۲۷ھ مارچ 2006ء

## مختصر سوانح حیات

آبائی وطن

حضرت حکیم الامت<sup>ؒ</sup> کے حسب و نسب کا تعلق تھانہ بھون (خلع مظفر نگر یوپی ائمیا) کے ایک مقتدر خاندان سے تھا آپ کے آبا اجداد صاحب علم و وجاهت والل منصب تھے۔ آپ نسباً فاروقی تھے اور مسلم کا صابری چشتی تھے حضرت شاہ حاجی محمد امداد اللہ مہاجر کی کے خلیفہ ارشد تھے اور مجانب اللہ تعالیٰ تمام علوم ظاہری و باطنی سے متصف ہو کر زبانِ الہ حق پر حکیم الامت مجدد ملتِ محبیۃ السنۃ اور جمیۃ اللہ فی الارض تھے۔ ان تمام اوصاف کا شاہد ناطق ان کا دین میں تین کا تحریری و تقریری اصلاحی و تجدیدی کارنامہ تبلیغ و اشاعت دین ہے جو ان کی حیات ہی میں مسلمانوں کے ہر طبقہ کے خواص و عوام میں اپنی جامعیت و نافعیت کی بناء پر مقبول ہوا اور ملک کے گوشہ گوشہ میں پھیلا اور شائع ہوا اور خلق اللہ کو مستفیض کیا۔

پیدائش

آپ کی ولادت باساعت ۵ رجعِ الثاني ۱۲۸۰ھ چهارشنبہ کی صبح صادق کے وقت بمقام تھانہ بھون ظہور میں آئی۔

تحصیل علم

بچپن میں فارسی و حفظ قرآن سے طن ہی میں فارغ ہوئے پھر علوم دینیہ کی تحصیل دارالعلوم دیوبند سے ۱۳۹۵-۱۴۰۱ھ میں ہوئی اس وقت آپ کی عمر تقریباً ۲۰ سال تھی۔

دستار فضیلت

آپ کی دستار فضیلت حضرت مولانا شیداحمد صاحب گنگوہی کے متبرک ہاتھوں سے

ہوئی آپ کے اساتذہ میں حضرت شیخ الہند مولانا محمود حسن صاحب<sup>ؒ</sup> اور مولانا محمد یعقوب صاحب<sup>ؒ</sup> دیوبندی کی توجیہات خصوصی آپ کے ساتھ وابستہ رہیں۔

### تدریس و اصلاح کا آغاز

تعلیم سے فارغ ہو کر آپ صفر ۱۳۰۴ھ میں بسلسلہ ملازمت مدرسہ جامع العلوم کانپور تشریف لے گئے اور وہاں چودہ سال تک درس و تدریس میں مشغول رہے اس عرصہ میں آپ کے عارفانہ مواعظ و ملفوظات اور تہذیب و تربیت باطنی کا سلسلہ بھی جاری رہا جس کو اہل ذوق و اہل بصیرت قلمبند کرتے رہے اس زمانے میں ابتداء ہی سے آپ کے علوم ظاہری و باطنی کے فیوض سے خواص و عوام میں بڑی ہر دلعزیزی اور جاذبیت پیدا ہو گئی تھی۔

### خانقاہ امدادیہ میں قیام

قیام کانپور میں حضرت<sup>ؒ</sup> نے اس طرح اپنی ابتدائی زندگی کے چودہ سال گزارے پھر خود اپنے شیخ حضرت حاجی امداد اللہ صاحب مہاجر<sup>ؒ</sup> کے ایما اور منشاء سے صفر ۱۳۵۱ھ میں مدرسہ کانپور سے قطع تعلق کر کے اپنے وطن اور اپنے پیر و مرشد کی یادگار خانقاہ امدادیہ میں قیام پذیر ہو گئے اور قہانہ بھون میں مستقل سکونت اختیار کر لی حضرت شیخ نے مکتمبہ المکرمہ سے تحریر فرمایا۔ ”بہتر ہوا کہ آپ تھانہ بھون تشریف لے گئے امید ہے کہ خلاائق کیش کو آپ سے فائدہ ظاہری و باطنی ہو گا اور آپ ہمارے مدرسہ اور مسجد کو از سر نہ آباد کریں گے میں ہر وقت آپ کے لئے دعا کرتا ہوں۔“

### حج، بیعت اور شیخ کی وصیت

آپ نے پہلا حج ۱۳۰۶ھ میں سال اپنے والد ماجد کے ہمراہ ۱۳۰۷ھ میں کیا تھا اور ۱۳۰۹ھ میں جب دوبارہ حج کرنے تشریف لے گئے تو حسب خواہش پیر و مرشد حضرت امداد اللہ مہاجر<sup>ؒ</sup> انگلی خدمت میں چھ ماہ تک مقیم رہے حضرت شیخ سے دست بدست بیعت ہونے اور دولت باطنی سے فیض یاب اور بہرہ اندوڑ ہونے کے بعد حضرت شیخ کی ان دو وصیتوں کے ساتھ و اپس آگئے رخصت کرتے وقت حضرت حاجی صاحب<sup>ؒ</sup> نے فرمایا تھا۔

میاں اشرف علی ..... دیکھو ہندوستان میں پہنچ کر تم کو ایک حالت (باطنی) پیش آئے گی عجلت نہ کرنا۔ کبھی کانپور کے تعلق سے دل برداشت ہو تو پھر دوسرا جگہ تعلق نہ کرنا تو کل بخدا تھانہ بھون جا کر بیٹھ جانا۔ چنانچہ ۱۳۱۵ھ میں کانپور سے مدرسہ کا تعلق ترک کرنے کے بعد حضرت مستقلًا تھانہ بھون میں مقیم ہو گئے۔

## مرکز اصلاح و تجدید

خانقاہ امدادیہ میں تو کلا علی اللہ قیام پذیر ہونے کے بعد حضرتؒ کی ساری زندگی تقریباً نصف صدی تک تصنیف و تالیف میں اور مواعظ و ملفوظات ہی میں بس رہوئی ملک و پیروں ملک ہزاروں طالب حق و سالکین طریق، تعلیم و تربیت باطنی و ترکیہ نفس سے فیض یاب اور بہرہ اندوز ہو کر محمد اللہ امت مسلمہ کے رہبر اور مرشد بن گئے جن کا فیضان روحانی اب تک جاری و ساری ہے۔ (ذالک فضل الله يؤتیه من يشاء)

## حضرت کا سانحہ ارتھاں:

وفات سے چند سال قبل ہی سے حضرت مرض اسہال میں بیٹھا رہے اور کسی علاج سے صحت نہ ہوئی بالآخر ۱۶۔۔۔ ارج ۱۳۴۲ھ مطابق ۲۰۔۔۔ جولائی ۱۹۲۳ء سہ شنبہ کی شب نماز عشاء کے وقت ۸۲ سال ۳ ماہ ۱۱ دن کی عمر میں یہ سواد ہند کا نیز اعظم تقریباً نصف صدی تک دین بیمن کی ضوف شانی کے بعد غروب ہو گیا اناللہ وانا الیہ راجعون۔  
مدفن: مدفن قصبه تھانہ بھون میں خانقاہ امدادیہ کے شمال جانب قبرستان موسومہ تکیہ میں حضرت رحمۃ اللہ کی آخری آرام گاہ ہے۔

ہرگز نہ میرد آنکہ دش زندہ شد بے عشق ثبت است بر جریدہ عالم دوام ما  
نه جانے کیا اچانک موج آئی اس کی رحمت کو اٹھا کر لے گئی آغوش میں جریل طلعت کو  
ای ماوول میں گم ہو گیا ہنتا ہوا تارا سواد اعظم اسلام کا رخشدہ مہ پارا  
وہ تارا جو رہا ملوف احرام قیادت میں گزاری جس نے اپنی زندگی اصلاح امت میں  
(آمداد حکیم الامت)

## مختصر تعارف کتاب

محترم محمد ضیاء الدین احمد تھلکیب صاحب ائمہ ائمہ ذی ایف۔ اے (علیگ)  
کا تحریر کردہ پیش لفظ (کتاب ہزار کا تعارف) جو قدیم نسخہ میں بہت طویل تھا  
یہاں مختصر آپسیں کیا جاتا ہے (ناشر)

عصر جدید میں انسانی زندگی بہت زیادہ پر چیز اور متنوع ہو گئی ہے۔ آج کے انسان کو زندگی گزارنے کے لئے جتنی معلومات، جتنے زیادہ قواعد و ضوابط، جتنے زیادہ ساز و سامان اور احتیاط کی ضرورت ہے شاید اس سے پہلے کسی دور میں نہیں تھی۔ اس لئے بعض لوگ سوچتے ہیں کہ آج کی زندگی کو شخص ان چند خانوں ہی میں نہیں باشنا جاسکتا جتنے ابواب میں احادیث کی کتابوں کو مد و من کیا جاتا رہا ہے۔ اس وقت یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ آیا احادیث کا سرمایہ ہماری انفرادی اور اجتماعی زندگی میں پیدا ہونے والے نوع بہ نوع اور گونا گون مسائل کے لئے کفایت کر سکتا ہے یا وہ محض چند لگے بندھے امور سے متعلق ہے۔ اس مسئلہ پر غور کرنے سے پہلے ہمیں اس عام کیفیت سے بے خبر نہیں رہنا چاہئے جو حدیث کی کتابوں کو دیکھنے سے جدید تعلیم یافتہ نوجوانوں میں پیدا ہوتی ہے اور وہ کیفیت یہی ہے کہ جب نسل کا کوئی فرد کسی مجموعہ احادیث کی لوح الٹ کر اس کی فہرست اور تجویب دیکھتا ہے تو اسے یہ احساس پیدا ہوتا ہے کہ جیسے پوری زندگی کو مسائل طہارت، عبادات اور اسی ہی چند باتوں میں محدود کر دیا گیا ہے جنہیں وہ کم سنی سے جانتا ہے لہذا فطرتا نیا ہے، ان اہم دینی سرمایہ سے اکتا ہے اور دوری محسوس کرنے لگتا ہے۔ خواہ اس کی وجہ عصر جدید کا نصاب تعلیم ہو یا وہ تھلکیب کی فضائیوں ہمارے جدید علوم (Sciences) کا طریقہ امتیاز ہیں۔ بہر حال یہ ایک امر واقعہ ہے کہ کچھ لوگ ایسا سوچتے ہیں۔ اب ہم اپنے اصل سوال سے رجوع کرتے ہوئے غور کریں تو یہ ایک سادہ سی بات ہے کہ احادیث کی ان ہی یکساں طور سے ترتیب دی ہوئی کتابوں میں وہ ساری احادیث موجود ہیں جو آج بھی زندگی کے ہر نوعیت کے معاملے

اور اس کے ہر گوشہ سے متعلق ہیں۔ لہذا وقت کی ایک بنیادی ضرورت یہ بھی ہے کہ انسان کے نفسی معاملات ہوں یا اجتماعی یا پھر کائناتی ان سب امور میں احادیث نے جس طرح رہنمائی کی ہے ان کو ملحوظ رکھتے ہوئے مختلف موضوعات اور منہاج فکر کے تحت ان کی تدوین کی جائے تاکہ ان کے مضرات رموز و غامض نئی نسلوں کے ذہن پر بہولت و یک نظر واضح ہو سکیں۔ چنانچہ بعض محدثین کرام نے اس ضمن میں پیش رفت بھی کی ہے۔ اگر یہ کام اہم ہے تو التشرف اسی نوعیت کی ایک نہایت اہم خدمت ہے۔

التشرف کی تدوین میں حکیم الامت مولانا اشرف علی تھانوی قدس سرہ نے احادیث کے عنوانات قائم نہیں کئے تھے بلکہ احادیث میں مضر فوائد پر سرخیاں قائم کی ہیں۔ جن کی ترتیب میں پہلے حدیث درج کی گئی ہے۔ اس کے بعد ”میں کہتا ہوں“ کے آغاز سے ان کے فوائد کا اکشاف اس طرح کیا ہے جس طرح یہ واضح ہو جائے کہ یہ ایک عالم اور ایک عارف کی یافت ہے جسکو خاص نقطہ نظر سے پیش کیا گیا ہے۔

ہمیں امید ہے کہ علم نفیات، علم الاخلاق، عمرانیات، تعلیم اور قانون کے طالب علموں کے لئے اس تالیف کے ہر حصہ میں دلچسپی اور غور و تأمل کا بہت کچھ سامان موجود ہے۔

حکیم الامت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی کی تصوف سے متعلق تصنیفات اور مواعظ کی فہرست کافی طویل ہوگی۔ تاہم آپ کی وہ تصنیفات جو راست طور پر مسائل تصوف یا کتاب السنۃ کی متصوفانہ تحریر، توجیہ، تصریح و تشریع سے متعلق ہیں۔ ان میں مسائل السلوك مع رفع الشکوک، التکشف عن مهمات التصوف اور التشرف بمعرفت احادیث التصوف کو سب سے نمایاں مقام حاصل ہے۔ ان تینوں تصنیفات میں جس قدر اسرار کا ابلاغ کیا گیا ہے وہ طالب کے پیانہ طلب کو لبریز کرنے کے لئے کافی ہے لیکن مولان کی ذات ایک بحر العلوم تھی اور آپ نے ان تینوں تصنیفات کو تمام آیات و احادیث کی ترجیحی کے لئے کافی قرار نہیں دیا بلکہ انہیں عام طور پر معروف آیات و احادیث کے ایسے انتخاب سے مأخذ قرار دیا ہے جو کسی زمانہ میں بھی علمی ضرورتوں کے ساتھ ساتھ احوال و مقامات کا کفیل اور رہبر کہلانے کا مستحق ہے۔ چنانچہ

رسالہ الہادی میں انتباہ درفع اشتباہ متعلق رسالہ مسائل السلوك والتکشف والتشرف ہر چار جلد شائع فرمائ کر آپ نے حسب ذیل وضاحت فرمادی ہے۔

”تصوف نام ہے تعمیر الظاہر والباطن کا اور کوئی آیت اور کوئی حدیث اس سے خالی نہیں تو ہر آیت اور حدیث میں کوئی نہ کوئی مسئلہ تصوف کا ضرور نہ کوئی ہے۔ مگر میں نے ان رسالوں میں صرف ان مسائل پر اکتفا کیا ہے کہ جن کی نسبت خصوصیت کے ساتھ تصوف کی طرف عام طور پر معروف ہے اس لئے اثبات مسائل کے لئے آیات و احادیث میں اختیاب واضح ہوا۔ پھر وہ بھی سب احادیث سے نہیں بلکہ ایک متوسط مقدار سے“

اس کتاب کے مشتملات اور اس کی ترتیب معنوی کے بارے میں بھی دو ایک باتیں عرض کرنا ضروری ہیں۔ اس تالیف کی اصل غایت ایسی حدیثوں کی تحقیق ہے ”جو حضرات صوفیہ کی زبانوں پر یا ان کی تقریرات میں مشہور ہیں اور ان کی کتابوں میں شائع ہیں“ ایسی احادیث کو خلک اور قشیدہ ”حضرات موضوع قرار دیتے ہیں۔ ان کا یہ موضوع قرار دینا یا تو اس وجہ سے ہوتا ہے کہ ان احادیث کی سند معلوم نہیں ہوتی یا پھر اس کے مضمون کو ”مخالف شرع“ خیال کرتے ہیں۔ یہ مسئلہ ایک طرف روایت اور دوسری طرف دریافت سے انصاف کا مقاضی تھا۔ حکیم الامت مولانا اشرف علی صاحب تھانویؒ نے دنون حیثیتوں سے اس مسئلہ کا استدراک کیا ہے اس کا طریقہ یہ ہوا کہ از روئے استاد احادیث کی تخریج معتبر کتب سے کی گئی ہے۔ مثلاً ان چاروں حصوں کے اہم مأخذ امام عراقی کی احیاء مقاصد حسنة علامہ سیدوطیؒ کی جامع الصغیر نیز سنن دارقطنی طبرانی اوسط و صغیر، بیہقی اور صحاح معروف ہیں۔ اس کے بعد بھی جہاں تھا ضعیف روایت محسوس ہو وہاں احادیث کے فوائد کے اکٹاف سے یہ واضح کیا گیا ہے کہ ایسی ظاہر مشتبہ احادیث میں ”جو مسئلہ اصل مقصود ہے وہ احادیث صحیح بلکہ آیات قرآنیہ سے مoid ہے۔“

اس تالیف کا پہلا حصہ بنیادی طور پر احادیث الاحیاء پر مشتمل ہے اور اسے چار اجزاء میں منقسم کیا گیا ہے۔ جو یہ ہیں۔ ۱۔ عبادات۔ ۲۔ عادات۔ ۳۔ مخیات۔ ۴۔ مہلکات ہر جز کئی کتابوں پر مشتمل ہے۔

**جز و عبادات:** کتاب الحلم، کتاب الصلة، کتاب الزکوة، کتاب الصوم، کتاب الحج،

کتاب آداب القرآن، کتاب الاذکار والدعوات اور جزو عادات کتاب آداب الاقل، کتاب الکاخ، کتاب آداب الکسب والمعاش، کتاب احکام والحرام، کتاب آداب الافہ، کتاب آداب العزلة، کتاب اسماع اور جزو و مہلکات کتاب عجائب القلب، کتاب تہذیب نفس، کتاب علاج شہوت وطن کتاب آفات اللسان، کتاب ندمت غضب، کتاب ندمت بخل، کتاب ندمت جاہ، کتاب ندمت کبر، اور جزو و مخیات کتاب التوبہ، کتاب صبر و شکر، کتاب الخوف والرجاء، کتاب الفقر والزہد، کتاب الحجۃ والشوق اور کتاب ذکر موت سے عبارت ہے۔

یہ تالیف رسالہ الہادی میں وقتاً فوتاً مختلف اقسام و اسالیب میں چھپتی رہی۔ لیکن کتاب کی مجموعی ہیئت و تدوین کے تعلق سے مولانا کی جو خواہش تھی جس کا اظہار جہاں تہاں مختلف اعلانات، اطلاعات و تنبیہات کے طور پر کیا جاتا رہا۔ ان سب کو لخوڈار کرتے ہوئے اس نسخہ کو اس طرح مرتب کرنے کی کوشش کی گئی ہے جو مولانا کی خواہش کے زیادہ سے زیادہ مطابق ہوا۔ تالیف کے ہر حصہ میں احادیث کے مأخذ کے لئے جو مختلف رموز برترے گئے ہیں وہ علیحدہ جدول کی صورت میں پیش کئے گئے ہیں۔

## توضیح رموز

|     |                               |           |                        |
|-----|-------------------------------|-----------|------------------------|
| (۳) | ابوداؤ ذرتندی نسائی           | ط         | طبرانی اوسط            |
| (۲) | ابوداؤ ذرتندی نسائی، ابن ماجہ | طص        | طبرانی صغیر            |
| ت   | ترمذی                         | ع         | ابی یعلیٰ (فی مندہ)    |
| تح  | لہ فی التاریخ                 | عب        | عبدالرزاق (فی الجامع)  |
| ج   | جامع الصیر                    | عد        | ابن عدی (فی الکامل)    |
| ح   | حسن                           | عن        | عقیل (فی الفضعاء)      |
| حب  | ابن حبان                      | عم        | عبداللہ بن احمد        |
| حل  | ابی قیم (فی الحکایہ)          | فر        | دیلمی (فی مند الفردوس) |
| حم  | مندادام احمد                  | ق         | بخاری و مسلم           |
| خ   | بخاری                         | قط        | دارقطنی                |
| خد  | لیھاری (فی الادب)             | ک         | حاکم                   |
| خط  | خطیب (فی التاریخ)             | کم        | مسلم                   |
| د   | ابوداؤ                        | متყن علیہ | بخاری و مسلم           |
| ش   | ابن ابی شیبہ                  | ن         | نسائی                  |
| ص   | سعید بن منصور فی سنۃ          | ه         | ابن ماجہ               |
| صح  | صحیح                          | صب        | بیہقی (فی شعب الایمان) |
| ض   | ضعیف                          | طب        | طبرانی کبیر            |
| حق  | بنیہقی (فی سنۃ)               |           |                        |

حصہ اول میں جن احادیث کا کوئی حوالہ نہیں دیا گیا ہے وہ احادیث سے ماخوذ ہیں اور حصہ سوم و چہارم میں جن احادیث کا حوالہ نہیں دیا گیا ہے وہ کنوں الحقائق سے ماخوذ ہیں۔ ض

# اجمال فهرست

|     |                         |
|-----|-------------------------|
| ٣٠  | كتاب الصلوة             |
| ٣٦  | كتاب الزكوة             |
| ٣٨  | كتاب الصوم              |
| ٣٨  | كتاب الحج               |
| ٥٠  | كتاب القرآن             |
| ٥٣  | كتاب الاذكار والدعوات   |
| ٥٨  | كتاب آداب الأكل (عادات) |
| ٥٩  | كتاب آداب النكاح        |
| ٦١  | كتاب الحلال والحرام     |
| ٦٦  | كتاب آداب العزلة        |
| ٦٧  | كتاب السماع             |
| ٧٠  | دوان انتظار فيوض        |
| ٧٨  | كتاب مذمت دنيا          |
| ٨٠  | كتاب مذمت جاه           |
| ٨٢  | كتاب مذمت كبير          |
| ٨٣  | كتاب التوبه (منجيات)    |
| ٨٩  | كتاب صبر و شكر          |
| ٩٢  | كتاب الخوف و الرجاء     |
| ٩٨  | كتاب الفقر و الزهد      |
| ١٠١ | كتاب توحيد و توكل       |
| ١٠٢ | كتاب المحبت والشوق      |
| ١١٦ | كتاب ذكر الموت          |

## اجمالی فہرست

### حصہ اول

عبادات .... عادات .... مہیاں .... مہلکات

### حصہ دوم

مثنوی معنوی .... شرح مثنوی .... مقاصد حسنہ

### حصہ سوم

جامع الصیر.... کنوز الحقائق

(ردیف الف)

### حصہ چارم

جامع الصیر.... کنوز الحقائق

(ردیف ب تا)

# فہرست عنوانات

|    |                                        |                                     |
|----|----------------------------------------|-------------------------------------|
| ۳۶ | شیخ کا اپنی قوم میں مقام اور اہل       | علم کی فضیلت اور اس کی ضرورت        |
| ”  | ارشاد کی فضیلت                         | ذوق سلیم کا معتبر ہونا              |
| ۳۶ | فضیلت معرفت و عارفین                   | علوم و احوال باطنیہ                 |
| ۳۷ | قرآن کے بعض معانی کا اہل ظاہر          | اختلافی امور میں لوگوں سے زمی برتنا |
| ”  | سے مخفی ہونا                           | علم غیر رافع کا جعل ہونا            |
| ۳۷ | حق تعالیٰ کا مرک بالکہ نہ ہونا اور علم | مجلس صوفیہ کی فضیلت                 |
| ”  | نبوی کامیط بجمع الواقعیات نہ ہونا      | تائید عادات صوفیہ کے معارف کو اکثر  |
| ۳۸ | رویت حق کا ممتنع ہونا دنیا میں اور     | رویت حق کا ممتنع ہیں                |
| ”  | اور اک بالکہ کا آخرت میں بھی           | مخاطب کی رعایت تعلیم اور معاملہ میں |
| ۳۹ | احوال قلبیہ کا غیر اختیاری ہونا        | علم رسمی کی نہ ملت                  |
| ۳۹ | کائنات کا مظاہر تجلیات ہونا            | علم باطن کی اصل                     |
| ۴۰ | مسئلہ مذکورہ در حدیث بالا              | قرب فرائض و قرب نوافل               |
| ۴۰ | شور جمادات                             | اثبات نور باطنی و بعض احوال و حبیہ  |
| ۴۰ | و بعض علامات کاظمین                    | تدقیق در طریق                       |

| <b>كتاب الحج</b>            |                                               | <b>كتاب الصلوة</b>                         |
|-----------------------------|-----------------------------------------------|--------------------------------------------|
| ۳۸                          | اتباع معاملات حق مع عبد                       | قرب خاص کے علاوہ قرب علمی کا ہونا          |
| ۳۹                          | زيارة قبر نبوی                                | نماز میں مذمومات نفس کا تھین               |
| ۴۰                          | صالحین کی وضع اختیار کرنا                     | نماز میں خشوع اور نماز کے بعد دعا          |
| <b>كتاب القرآن</b>          |                                               | طریقہ تجھیل نماز                           |
| ۵۰                          | غلبہ کر میں بعض طاعات غیر واجب کاڑ کرنا       | ولولہ عشرت                                 |
| ۵۰                          | اصل بعض القاب صوفیہ                           | احضار قلب کا شرط قبول ہونا                 |
| ۵۰                          | ثابت کرنا ظلمت اور نور کا قلب کیلئے           | اصلاح باطن کا اصلاح ظاہر کیلئے سلیمان ہونا |
| ۵۱                          | تواجد پر غرض محمود                            | قطع اسباب مشوشہ                            |
| ۵۱                          | ذکر جلی و خلقی کی فضیلت کا فرق                | غیرت                                       |
| ۵۱                          | بعض احوال میں جمع خاطر کو کثرت                | اللہ سے حیاء اور اس کا طریق                |
| ۵۱                          | ثواب پر ترجیح ہے                              | عدم تحدید صلوٰۃ اللیل                      |
| ۵۱                          | عبادت شاقہ کا منکرہ ہوتا                      | حقیروں سے استفادہ                          |
| ۵۲                          | مخاشر شریعت علم کا ابطال اور علم وہی کا اثبات | عمل میں مداومت                             |
| ۵۲                          | عبادت میں نشاط کی رعایت                       | و بالترک معمولات                           |
| <b>كتاب الاذكار الدعوات</b> |                                               | <b>كتاب الزکوة</b>                         |
| ۵۳                          | ذکر کی فضیلت اور ذکر قلبی و لسانی             | معاد اور معاش ضروری کے درمیان              |
| ۵۳                          | میں جمع کرنے کی فضیلت                         | مزاحمت نہیں ہے                             |
| ۵۳                          | ذکر نفس کی تفسیر اور اسکی تمثیلات             | حقوق جمازوں صاحبان کے حقوق کی تائید        |
| ۵۴                          | میں صوفیائے کرام کا اعزاز                     | عدم تنازعی درمیان توکل و اذ خار ضروری      |
| ۵۴                          | حقیقت قبر                                     | تعییم حسن معاشرہ                           |
| ۵۴                          | بيان تقویض دعا                                |                                            |
| ۵۵                          | مجاہدہ اضطراریہ اور اہل اللہ کے               |                                            |
| ۵۶                          | بعض شکوؤں کی حکمت                             | عدم استخار صغار                            |

|                             |                                        |    |                                    |
|-----------------------------|----------------------------------------|----|------------------------------------|
| ۶۳                          | شیخ سے معاملات جبکہ اس سے لفڑی صادر ہو | ۵۵ | عدم تحقیر عاصی با حتمال توبہ       |
| ۶۴                          | نہیں از غلو                            | ۵۶ | اعتدال در مجاہدہ                   |
| ۶۵                          | اصل عظیم حسن اخلاق                     | ۵۷ | ترک دوام پر نکیر                   |
| ۶۶                          | اعزاً ز معززین ہر قوم                  | ۵۷ | ہزاری روزہ کی اصل                  |
| ۶۷                          | رمضان کی عبادت کا تمام سال پر پاڑ      | ۵۸ | وضع تہہت میں احتیاط اور اسکی حقیقت |
| ۶۸                          | تقطیب خاطر اور اس کی شرط               | ۵۸ | <b>کتاب آداب الالکل (عادات)</b>    |
| ۶۹                          | معاملات کا عبادات پر مقدم ہوتا         | ۵۸ | تجییہ کلام مجازی                   |
| <b>کتاب آداب العزلة</b>     |                                        | ۵۸ | اختیار جانب بہل                    |
| ۷۰                          | اصل مدونین حالات بزرگان                | ۵۹ | ریاء کی نذمت                       |
| ۷۱                          | توسط در عمل                            | ۵۹ | <b>کتاب آداب النکاح</b>            |
| ۷۲                          | پنجشنبہ و شنبہ کے دن سفر               | ۵۹ | تجییہ کلام مجازی                   |
| <b>کتاب السماع</b>          |                                        | ۵۹ | حوال کا بغیر مقصود ہوتا            |
| ۷۳                          | صاحب وجود کا محدود ہونا                | ۶۰ | مجاہدہ اضطراریہ                    |
| ۷۴                          | قطع اسباب تشویش                        | ۶۰ | محض محبت کی خاطر ہدایہ دینا        |
| ۷۵                          | فراست کی اصل اور اس کا حکم             | ۶۰ | کتاب آداب الکسب والمعاش            |
| ۷۶                          | رقص وجود تو اجد کی اصل                 | ۶۱ | کسب میں اعتدال کے ساتھ توکل //     |
| ۷۷                          | مباحات میں لوگوں کی موافقت             | ۶۱ | زمری                               |
| <b>کتاب الحلال و الحرام</b> |                                        | ۶۱ | عداوت نفس                          |
| ۷۸                          | چہار نسخ                               | ۶۱ | اصل چله                            |
| <b>دوام انتظار فیوض</b>     |                                        | ۶۱ | معیار تقوی                         |
| ۷۹                          | شووق و محبت                            | ۶۲ | دعوت قبول کرنے کو کسی شرط مبارح    |
| ۸۰                          | تبیہات قلب سلیم کا معتبر ہوتا          | ۶۲ | سے مشروط کرنا                      |
| ۸۱                          | تجھی خاص کے لئے وسعت قلب               | ۶۲ | طریقہ نصیحت                        |

|    |                                     |                       |                                       |           |
|----|-------------------------------------|-----------------------|---------------------------------------|-----------|
|    |                                     | <b>كتاب مذمت دنيا</b> | ۷۲                                    | صحت الہام |
| ۷۸ | وحشت از دنیا                        | ۷۲                    | مذمت غلود رحب خلق                     |           |
| ۷۸ | امور غیر مشروعة کے شبہات میں احتیاط | ۷۲                    | دنیا سے نفرت                          |           |
| ۷۹ | محل تقویٰ                           | ۷۳                    | كتاب مذمت بجل                         |           |
| ۷۹ | مشل سابق                            | ۷۳                    | كتاب تہذیب نفس                        |           |
| ۷۹ | امور طبیعی اور کمال آیک دوسرے       | ۷۳                    | دنیا جو معین آخترت ہوا اسکی مذمت نہیں |           |
| ۷۹ | کے منافی نہیں ہیں                   | ۷۹                    | استغنا میں عزت ہے                     |           |
| ۸۰ | افادہ میں بجل کرنے کی مذمت          | ۷۳                    | مجاہدہ میں اعتدال                     |           |
|    | <b>كتاب مذمت جاه</b>                | ۷۳                    | کراہت طبیعی اور رضا میں انتقام        |           |
| ۸۰ | حوس دنیا کی مذمت                    | ۷۳                    | چہار کفار سے جہاد نفس افضل ہے         |           |
| ۸۰ | اصل ذکر قلبی محض اور بعض اعمال پر   | ۷۳                    | كتاب علاج شہوت فرج و بطن              |           |
| 〃  | ماکول و مشروب میں توسع اور زہد      | ۷۳                    | ملا نکہ کام مطلع نہ ہونا              |           |
| ۸۱ | ایک دوسرے کے منافی نہیں             | ۷۳                    | مذمت نہاش                             |           |
| ۸۱ | واسوں میں مغموم ہونا                | ۷۵                    | اہل خانہ کے ساتھ خلوت میں گفتگو       |           |
| ۸۲ | ضعفا کے لئے تعلقات میں ضرر          | ۷۳                    | خلل نہیں پڑتا                         |           |
|    | <b>كتاب مذمت کبر</b>                | ۷۵                    | كتاب آفات اللسان ترک اقوال            |           |
| ۸۲ | سادگی وضع                           | ۷۵                    | وانعال عبد                            |           |
| ۸۲ | ترك تعرض بعوام                      | ۷۶                    | ترك جدال                              |           |
| ۸۲ | گناہوں میں بعض تکوئی حکمتیں ہیں     | ۷۶                    | میت کی غیبت اشد ہے                    |           |
| ۸۳ | اصلاح باطن اصل چیز ہے               | ۷۷                    | كتاب مذمت غصب غصب کی مذمت             |           |
|    | <b>كتاب التوبه (منجیات)</b>         | ۷۷                    | قاعدت و عافیت                         |           |
| ۸۳ | حقیقت توبہ                          | ۷۷                    | بعض طرح کے فقر کی مذمت                |           |
| ۸۳ | مغلوب کی غلطی سے درگزر              | ۷۸                    | شیخ سے محبت میں نفع عظیم ہے           |           |

|                           |                                           |    |                                           |
|---------------------------|-------------------------------------------|----|-------------------------------------------|
| ۹۵                        | استحالة اسکمال حق تعالیٰ با بغیر          | ۸۵ | کامل پر تغیرات کا طاری ہونا               |
| ۹۵                        | ایجادگانہ میں بعض سکونی مصلحتیں ہیں       | ۸۵ | فرق درمیان مدنقین و معقین                 |
| ۹۶                        | طاعات پر تکینہ کرنا                       | ۸۶ | دنیا آخرت کا آلمہ ہے                      |
| ۹۶                        | تغیر طبعی کمال کے منافی نہیں              | ۸۶ | غلبہ تیسرے                                |
| ۹۷                        | اجماع حال مع کمال                         | ۸۶ | بلاد ولایت کی علامات میں سے ہے            |
| <b>کتاب الفقر والزهد</b>  |                                           | ۸۷ | کسی پرواذل نار ہونے کا حکم نہ لگانا چاہئے |
| ۹۸                        | فضیلت فقر                                 | ۸۷ | کاملین کی لغزشوں کی حکمت                  |
| ۹۸                        | قویلیت ہدیہ کو مناسب شرائط سے             | ۸۷ | عدم اعتبار توبہ زبانی محض                 |
| "                         | مشروط کرنا                                | ۸۷ | بہ سبب بعض اقسام معصیت سے قبل             |
| ۹۹                        | قبول ہدیہ کا عدم اشراف کے ساتھ            | ۸۸ | <b>کتاب صبر و شکر</b>                     |
| "                         | مشروط ہونا                                | ۸۹ | ظاہر کے لئے باطن اصل ہے                   |
| ۹۹                        | عدم حکم بقرآن مجید                        | ۸۹ | خواص بعض درجات توکل مسکی بیقین            |
| ۱۰۰                       | بعض صفات کاملین                           | ۹۱ | جدب کاعلٹ وصول ہونا                       |
| ۱۰۱                       | تکلف اور ترفع کی نہ مت                    | ۹۱ | گناہوں کی ساتھ احوال کا باقی رہتا         |
| <b>کتاب توحید و توکل</b>  |                                           | ۹۱ | استدرانج ہے                               |
| ۱۰۱                       | اسرار تقدیر کے انکشاف کا امکان            | ۹۲ | <b>کتاب الخوف والرجاء</b>                 |
| "                         | اور کشف غوامض کی ممانعت                   | ۹۲ | بغیر عمل کے رجاء غرور ہے                  |
| ۱۰۱                       | توہم دعویٰ قوت کی نہ مت                   | ۹۳ | بغیر عمل کے رجاء عاجز کا اعتبار           |
| <b>کتاب المحبۃ والشوق</b> |                                           | ۹۳ | اجمال حدیثین بالا                         |
| ۱۰۲                       | حظوظ مباح اور کمال زہد ایک                | ۹۳ | عامل آخرت کیلئے رجاء کا خوف               |
| "                         | دوسرے کے منافی نہیں                       | ۹۴ | سے زیادہ مفید ہونا                        |
| ۱۰۳                       | شیخ طالب کے درمیان مناسبت کی شرط          | ۹۴ | فضیلت مومن برکعہ                          |
| ۱۰۳                       | رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی رویت اللہ | ۹۵ | بعض ملاکہ پر مومن کی جزوی فضیلت           |
| "                         | کے اثبات کو اس کی ثقیلی پر ترجیح ہے       | ۹۵ |                                           |

|                                       |     |                                         |     |
|---------------------------------------|-----|-----------------------------------------|-----|
| بطلان نہ بہابا یہ                     | ۱۰۵ | المعنى اور شرحہ کلید عن                 | ۱۲۵ |
| شوق کے مارے موت کی تناکرنا            | ۱۰۶ | بعض الرسائل وغیرہ                       | 〃   |
| اہتمام خوف سے زیادہ اہتمام محبت       | ۱۰۶ | زکوٰۃ نہ دینے کا دبال اور زنا پر وباء   | ۱۲۵ |
| رضاصبر                                | ۱۰۶ | کے ثبوت میں                             | 〃   |
| اسباب شر سے احتراز                    | ۱۰۷ | مبر کلید کشاش ہونے کے ثبوت میں          | ۱۲۵ |
| ہر وقت اصلاح کا اہتمام                | ۱۰۷ | بدجنت کی تعریف پر غصب کا نزول           | ۱۲۶ |
| اللہ کیلئے خوبصورگانا اور اس طرح      | ۱۰۷ | مصرعی بطرز عرش از مدح شقی               | ۱۲۶ |
| خوبصورگانا نے کامل داخل دین ہونا      | 〃   | شمیر کی آواز کی اہمیت                   | ۱۲۶ |
| نیت کو عمل پر فوکیت ہے                | ۱۰۸ | اخلاص در کاپیان صاحب رسول اللہ سے       | ۱۲۸ |
| قلب مدار اصلاح ہے                     | ۱۰۸ | خطاب میں مخاطب کی رعایت                 | ۱۳۱ |
| الحدیث مع شرحہ الملقب بالادراء        | ۱۰۸ | لوگوں کے مدارج کا لحاظ                  | ۱۳۲ |
| والتوصل الی حقیقت الاشراک والتوسل     | ۱۰۸ | مومن کی احتیاط تجربہ کے بعد             | ۱۳۳ |
| اتنانع ادراء کی نہ حق تعالیٰ          | ۱۱۶ | توکل کے ساتھ اسباب کا تعلق              | ۱۳۳ |
| <b>کتاب ذکر الموت</b>                 | ۱۳۳ | خلق و مخلوق کا تعلق                     | ۱۳۳ |
| فضیلت موت                             | ۱۱۶ | تقریب سے بھاگنا اور تقدیر میں پھنس جانا | ۱۳۴ |
| مراقبہ موت                            | ۱۱۶ | اچھے مال کی خوبی                        | ۱۳۵ |
| ادراء میت                             | ۱۱۷ | صاحب کلید کا قول                        | ۱۳۵ |
| احیاء کے اعمال اموات کو نافع ہوتے ہیں | ۱۱۷ | مشورہ جس سے لیا جائے اسکی ذمہ داری      | ۱۳۵ |
| تحقیق مسئلہ رویت                      | ۱۱۸ | جریئت کی طرح عقل کی پرواز کے حدود       | ۱۳۶ |
| حقوق عباد میں تقویت رجاء              | ۱۲۳ | شعر منشوی                               | ۱۳۶ |
| حصہ دوم                               | ۱۲۳ | بیماری کو دعوت دینا                     | ۱۳۶ |
| تخریج بعض الروایات الواردة            | ۱۳۷ | جهاد کی قسمیں اور مجاہد نفس کی اہمیت    | ۱۳۷ |
| فی الدفتر الاول من المشوی             | ۱۳۸ | صاحب کلید کا قول                        | ۱۳۸ |

|     |                                                                                               |                                                            |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| ۱۳۸ | ثبت میتہ العلم کی روایت کا                                                                    | خوف خدا کے باعث ہر جیز کا خوف زدہ رہنا                     |
| ۱۳۸ | الٹو سطھی کی محبت و عداوت وغیرہ سے<br>کامل ایمان نصیب ہونے کے ثبوت میں                        | شعر منتوی<br>صوفی کی ہم نشی اللہ کی، ہم نشی ہے             |
| ۱۳۹ | ثبوت میں کہ ہمارے اندر نبی                                                                    | غیرت کی فضیلت<br>اللہ کب اپنا ہو سکتا ہے                   |
| ۱۴۰ | مرسل نہیں سماستے                                                                              | اصحاب کرام کا مقام اور انکی پیروی                          |
| ۱۴۰ | تخریج بعض الروایات الواردہ فی<br>الدفتر السادس من المنشوی المعنوی<br>او شرحہ کلید من نفس کلید | صحابۃ تابعین، تبع تابعین کی فضیلت<br>مبداء فیاض کی فیاضیاں |
| ۱۴۱ | قول صاحب کلید                                                                                 | ام المؤمنین حضرت عائشہؓ کی تیراسے خطاب                     |
| ۱۴۰ | فیضان رحمانی مخابہ میں                                                                        | اور عکلائی کا حکم اور حضرت بالؓ سے                         |
| ۱۴۰ | نور الہی کی خلق پر غیاپاشی                                                                    | اقامت صلوٰۃ سے راحت پہنچانے کا حکم                         |
| ۱۴۰ | سخاوت و بخل کے اخروی نتائج                                                                    | مؤمن کے لئے بہار کا زمانہ                                  |
| ۱۴۱ | سن رسیدگی کی اہمیت                                                                            | اسٹوانے کے بارے میں روایتی حکایت                           |
| ۱۴۱ | تع میں دھوکا کھانے کا انتظام                                                                  | اہل خیر کے لئے دعاء                                        |
| ۱۴۲ | عالیٰ کی نیند کا عبادت ہونا                                                                   | عورتوں کی عاقل کی مغلوبیت اور                              |
| ۱۴۲ | مؤمن حافظ تمازی کی آتش دفعہ نے نجات                                                           | جالیل مرد کا عورتوں پر غلبہ                                |
| ۱۴۲ | محبت کے اثر سے انداہ و ہبراء ہو جانا                                                          | "                                                          |
| ۱۴۳ | چجائی کا یقین اور جھوٹ کا قلک                                                                 | عورتوں سے مشورہ لینے اور ان کے                             |
| ۱۴۳ | مؤمن سے دوزخ کی آگ کا بجھنا                                                                   | مطیع نہ بننے کا حکم                                        |
| ۱۴۳ | بڑھیوں کا دین لا اق تقدیم ہونا                                                                | "                                                          |
| ۱۴۳ | تخریج بعض الروایات من المقاصد<br>الحسنہ مع التلخیص علی ترتیب<br>الحروف الہجائيہ               | کاتب و حجی کے مرد ہونیکے ثبوت میں                          |
| ۱۴۵ | فضیلت کتاب اللہ                                                                               | حقیقت ایمان اور اس کی روشنی میں                            |
| ۱۴۶ | ثبت اس ارشاد میں کہ میرا رب                                                                   | سعادت و شقاوت کا آغاز                                      |
| ۱۴۷ | ابدال کا ہونا                                                                                 | "                                                          |
| ۱۴۷ |                                                                                               | مجھے کھلاتا اور پلاتا ہے                                   |

|     |                                   |     |                                |
|-----|-----------------------------------|-----|--------------------------------|
| ۱۶۸ | تیز مزاجی                         | ۱۵۷ | طلاق ناپسندیدہ ہے              |
| ۱۶۹ | خدمتِ خلق کی حدود و فضیلت         | ۱۵۸ | اختلاف امت کی حکمت             |
| ۱۷۰ | اعتدال مطلوب ہے                   | ۱۵۹ | تریبیت رسول                    |
| ۱۷۱ | ذکر خفی کی فضیلت                  | ۱۵۹ | مہمان کی تعظیم                 |
| ۱۷۱ | مولانا روم کے بعض اشعار کا مآخذ   | ۱۶۰ | اعلان محبت                     |
| ۱۷۲ | طالب کی دلالت شنگ کامل کے ساتھ ہے | ۱۶۰ | نمایز عشاء اور طعام شب         |
| ۱۷۲ | "دنیا آخرت کی کھیتی ہے" کی        | ۱۶۱ | قابلِ شخصیتیں                  |
| ۱۷۲ | صحت کی تحقیق اور اس کے معنی       | ۱۶۱ | تقدیم ارض                      |
| ۱۷۲ | حدیث رداشمس کی تحقیق              | ۱۶۲ | تعارف ارواح                    |
| ۱۷۳ | مؤمن کا لعاب شفاء ہے              | ۱۶۲ | حکمت قیلولہ                    |
| ۱۷۳ | ساکن سے اخفاء تجلی کی حکمت        | ۱۶۳ | رازداری دعا                    |
| ۱۷۳ | سردار خادم ہوتا ہے                | ۱۶۳ | غلبة اسلام                     |
| ۱۷۵ | ضعفا کے ساتھ اپنی تعلیمات میں     | ۱۶۴ | انبیاء علیہم السلام اور ائملاء |
| ۱۷۶ | اہل اللہ کی رعایت                 | ۱۶۴ | خوب رویوں سے حاجت روائی        |
| ۱۷۶ | حرف العین المهملة                 | ۱۶۵ | بلاؤں میں بعض اہل اللہ کی شان  |
| ۱۷۶ | عفت کی اہمیت و اثرات              | ۱۶۶ | خوف ملامت سے تزک طاعت نہ کرنا  |
| ۱۷۶ | فضیلت علماء                       | ۱۶۶ | رزق کا احترام                  |
| ۱۷۷ | حدیث فقر کی تحقیق                 | ۱۶۶ | صوفیا میں بعض مجدد ہوتے ہیں    |
| ۱۷۷ | قلب خانہ خدا ہے                   | ۱۶۷ | حدیث میں بلال کی عدم صحبت      |
| ۱۷۸ | متاجی قریب ہے کہ کفر ہو جائے      | ۱۶۷ | حرف الباء                      |
| ۱۷۸ | حدیث کشت کنز اخْتیا کی تحقیق      | ۱۶۷ | حدیث زمان پیدائش کی صحبت       |
| ۱۷۹ | خرقه صوفیا علیؑ سے چلا آتا ہے     | ۱۶۸ | تقدیر پر اعتقاد و تقویت بخش ہے |
| ۱۷۹ | توالی اور وجود غیرہ کی تحقیق      | ۱۶۸ | حب الوطن داخل ایمان نہیں ہے    |

|                                     |     |                                       |
|-------------------------------------|-----|---------------------------------------|
| ادنی سے اشرف کو فتح پہنچاتا ہے      | ۱۸۰ | حصہ سوم                               |
| برکات توکل                          | ۱۸۱ | نال کے سامنے اظہار اور اہل سے         |
| سائل کا اطلاق کس پر ہوتا ہے         | ۱۸۱ | علم چھپانے کی ممانعت                  |
| شاعر محبوب سے محبت                  | ۱۸۲ | تو اجد کی اصل                         |
| جسے مسلمان اچھا سمجھے اسے اللہ مجھی | ۱۸۳ | رزق غیر متوقع و سائل سے ملتا ہے       |
| اچھا سمجھتا ہے                      | ۱۹۷ | سب سے برقی خصلت                       |
| مسح العینین کی تحقیق                | ۱۸۳ | قیام کے بعض خصائص                     |
| شرکاء ہدایہ                         | ۱۸۵ | بعض اعمال طریقت                       |
| تربیت میں رعایت سہولت               | ۱۸۶ | عورتوں کے معاملہ میں بعض اہل          |
| دعووں کی تحقیق                      | ۱۸۶ | طریق کی کمزوری                        |
| کبر کا علاج                         | ۱۸۶ | شیخ کے مرثکب منکر ہونے پر مرید کارویہ |
| ظام پر رحمت کا طریقہ                | ۱۸۷ | احسان کا بدل دعا سے                   |
| راستے سے کاغذ اٹھانا                | ۱۸۷ | یار باشی کی محفلوں سے بچو             |
| وضم طامہتہ کی نہمت                  | ۱۸۸ | فوٹی دینے میں جرأت سے بچنا چاہئے      |
| ریاونام و خود کی نہمت               | ۱۸۸ | رزق کی جدو جہد میں انہا ک نہ ہو       |
| جالیں عبادت گزار کی نہمت            | ۱۸۹ | طریقت کے لئے علم کی ضرورت             |
| عشق کی خاصیت و شرط                  | ۱۸۹ | فرائض کے بعد سب سے زیادہ مجبوب عمل    |
| نہمت ریاء                           | ۱۹۲ | فقراء سے محبت کرو                     |
| حق مرشد کی عظمت                     | ۱۹۲ | میل جوں سے بچنے کی اصل                |
| بھائی کا عسیب ظاہر کرنے کے آداب     | ۱۹۳ | دو شہرتوں سے بچو                      |
| نیت عمل سے بہتر ہوتی ہے             | ۱۹۳ | اللہ کی نعمتوں کا حق ادا کرو          |
| تہائی اور خاموشی کی فضیلت           | ۱۹۳ | دوسروں کے لئے وہی پسند کرو جو         |
| حدیث غیر ثابت                       | ۱۹۳ | // اپنے لئے پسند کرتے ہو              |
| بیداری کی خوبی                      | ۱۹۳ |                                       |

|     |                                      |     |                                    |
|-----|--------------------------------------|-----|------------------------------------|
| ۲۱۶ | اہل اللہ کی بہبیت                    | ۲۰۲ | مساکین سے محبت اور میل جوں         |
| ۲۱۶ | کشف حقیقت کیلئے کھون لگانے کے حکام   | ۲۰۵ | جانوروں تک کاخیال کرو              |
| ۲۱۶ | جس کے پاس جائیں اس کے تابع رہیں      | ۲۰۵ | اعمال ظاہری کی کمی بھی مضر نہیں    |
| ۲۱۷ | تواضع میں کبر و غلو کے مابین تعديل   | ۲۰۵ | خاموشی کی فضیلت                    |
| ۲۱۸ | کافر کے لئے نفع دینیوں کی دعا ہے     | ۲۰۶ | اجمع صفات صوفیہ                    |
| ۲۱۹ | جب اللہ کا واسطہ دیا جائے تو مبارح   | ۲۰۷ | صوفیہ کا سب سے بہتر اخلاق          |
| 〃   | سے رک جاؤ                            | ۲۰۷ | آداب لباس میں نیت کا دخل           |
| ۲۱۹ | معاملہ نفس کو ہل کرنے کا طریقہ       | ۲۰۸ | علم کی حرص اور اس کا تقصیں         |
| ۲۲۱ | مصیبہ زدہ کی رعایت خاطر              | ۲۰۸ | زارے کی تکریم                      |
| ۲۲۱ | ترک احتساب زبانی کا اغذر             | ۲۰۹ | مصیبتوں میں بعض حکمتیں ہیں         |
| ۲۲۲ | احوال کی مناسبت سے مقبولیت           | ۲۱۰ | اللہ کے نزدیک محبوب یا مبغوض       |
| 〃   | کے استدلال کا فساد                   | 〃   | ہونے کی بعض علامتیں                |
| ۲۲۳ | دنیوی کشادگی سے قبولیت کے            | ۲۱۰ | مؤمن کیلئے سب سے بڑی بشارت         |
| 〃   | استدلال کا فساد                      | ۲۱۰ | خواب پر بیان کا سبب                |
| ۲۲۳ | عوام کے منکر پر صوفیہ کے عدم نکیر    | ۲۱۱ | اگر خدا کی محبت چاہو               |
| 〃   | کی عادت کا اغذر                      | ۲۱۱ | ندہب ابا جیہ کا بطلان              |
| ۲۲۳ | جو اختیار میں نہ ہوا سکی نہ مرت نہیں | ۲۱۲ | کم کھانے سے باطن منور ہوتا ہے      |
| ۲۲۵ | حسن اخلاق کی بھی ایک حد ہے           | ۲۱۲ | جب کچھ کھاؤ تو کچھ بچاؤ            |
| ۲۲۵ | فعل سابق                             | ۲۱۲ | قبولیت تو بے کی علامتیں            |
| ۲۲۵ | زارے کے لئے آداب قدر خست             | ۲۱۳ | طبعیتوں کی رعایت                   |
| ۲۲۶ | قول حکمت قبض کی اصل                  | ۲۱۳ | قوت علمیہ اور قوت عملیہ میں کاملیت |
| ۲۲۶ | ریاضت کے ذریعہ اصلاح اخلاق           | ۲۱۵ | امور اختیاری میں اہتمام اور امور   |
| 〃   | کے معنی                              | 〃   | غیر اختیاری میں عدم اہتمام         |
|     |                                      | ۲۱۶ | پریشان کن باتوں کی نہ مرت          |

کھلے گناہ کیلئے کھلی توبہ کی حکمت ۲۲۷  
 علاج غصب کی تسبیل ۲۲۷  
 ۲۲۷ دنیا کیسا تھوڑیں کے اہتمام کی فضیلت  
 بھل اور پوشیدہ رکھنے کی مذمت ۲۲۸  
 ۲۲۸ معاشرات میں رعایت کی سہولت  
 مجاہدہ میں غلوٹہ ہو ۲۲۹  
 ۲۲۹ دین کی عزت کی فکر  
 حرکات غیر اختیاری خشوع کے ۲۲۹  
 منافی نہیں ۲۳۰  
 ۲۳۰ توکل میں قطع اسباب شرط نہیں  
 دشمنی نفس کی حدیث ۲۳۱  
 ۲۳۱ اعمال مقصود ہیں نہ کہ احوال  
 غم، حزن اور قبض کی مصلحتیں ۲۳۰  
 ۲۳۰ زینت کی ضرورت و حکمت  
 سوال تعنت پر صوفیہ کی سکوت کی ۲۳۰  
 عادت ۲۳۱  
 ۲۳۱ افضل ذکر کے سب صوفیہ کی  
 تکمیل نماز، گفتگو میں احتیاط اور ۲۳۱  
 فضیلت اور دعائیں کی ۲۳۱  
 تخصیل زہد کا طریقہ ۲۳۰  
 ۲۳۰ اصل فضیلت بزرگوں کی اولاد کو ہے  
 الداجن فی العقاد ۲۳۱  
 ۲۳۱ رخصت پر عمل  
 فقر و مال اختیار کرنے میں مالک ۲۳۲  
 ۲۳۲ ولایت کی ایک علامت یہ بھی ہے  
 قوم کے اختلاف ۲۳۳  
 ۲۳۳ کہ چہرہ دیکھنے سے خدا یاد آ جائے  
 ذکر بالبھر اور بعض آثار ذکر کا اثبات ۲۳۳  
 درع کی افضیلت ۲۳۳  
 ۲۳۳ غیر اختیاری کوتا ہیوں پر غم کرنے ۲۳۳  
 نشاط و حریت کا طریقہ ۲۳۳  
 کے مناسی ۲۳۴  
 ۲۳۴ وجہ کی اصل  
 مجاہدہ میں غلوٹہ ہو ۲۳۵  
 ۲۳۵ لوگوں کا اپنے مرتبہ سے تنزل  
 ذا کرین کے احوال کیسا تھا ذکر کے ۲۳۵  
 ۲۳۵ کمانے اور خرچ کرنے میں اعتدال  
 احوال میں اختلاف ۲۳۶  
 ۲۳۶ ایک دن میں دو دفعہ کھانا چاہئے  
 لوگوں سے زیادہ دعا طالب کرنا ۲۳۶  
 ۲۳۶ ہنسی کے دونوں اذکار کے بعض فوائد  
 بیت کے معاملہ میں بعض مشائخ کی توسع ۲۳۷  
 ۲۳۷ عزلت کی فضیلت مشروط

|     |                                                      |     |                                              |
|-----|------------------------------------------------------|-----|----------------------------------------------|
| ۲۶۲ | تعمیم ولایت کی نفعی نہیں کرتا                        | ۲۲۵ | لہو بارح کی حکمت                             |
| ۲۶۳ | قرض لینے کے متعلق اہل اللہ کے<br>آنے والے کا استقبال | ۲۲۵ | قرض لینے کے متعلق اہل اللہ کے                |
| ۲۶۳ | ساکن کا اختلاف                                       | ۲۲۵ | آنے والے کا استقبال                          |
| ۲۶۳ | طریقہ میں داخل ہونے والے کو لقب دینا                 | ۲۲۳ | شیخ کی عنایت کسی کو کسی پر مقدم نہیں کرتی    |
| ۲۶۳ | تریبیت مصلحت کے لئے تعریف                            | ۲۲۶ | شیخ کی عنایت کسی کو کسی پر مقدم نہیں کرتی    |
| ۲۷۱ | امور میں سب سے بہتر اوسط ہے                          | ۲۲۷ | نظم اور جعل غیر کے اکرام اور                 |
| ۲۷۱ | طالبین کے حال کے لحاظ سے                             | ۲۲۸ | غلیرت مندی کے لئے                            |
| ۲۷۳ | رعایت و مصلحت                                        | ۲۲۸ | ۲۷۳ احوال میں بعض نقص کی حکمت                |
| ۲۷۳ | اہل اللہ پر بہیت و محبت کا القاء                     | ۲۲۸ | اہل اللہ پر بہیت و محبت کا القاء             |
| ۲۷۳ | دواں کرنے سے کرنا بہتر ہے                            | ۲۲۹ | دواں کرنے سے کرنا بہتر ہے                    |
| ۲۷۳ | وسوہ کا علاج اس کی عفو کے                            | ۲۵۰ | دوامیں کمال کیلئے لزوم استغراق نہیں          |
| ۲۷۵ | استحضار میں ہے                                       | ۲۵۰ | و سوہ کا علاج اس کی عفو کے                   |
| ۲۷۵ | دین میں غلوکے نقصانات                                | ۲۵۳ | ۲۷۵ عمل کی اہمیت علم سے زیادہ ہے             |
| ۲۷۵ | طاعات کا مرغوب طبع ہو جانا                           | ۲۵۳ | ۲۷۵ اعمال کے ذریعہ رذائل کا علاج             |
| ۲۷۵ | مسئلہ استعداد کی تحقیق                               | ۲۵۵ | ۲۷۵ حصہ چہارم                                |
| ۲۷۷ | قرض کے معاملہ میں جرأت اور حزم                       | ۲۵۹ | ۲۷۷ شہرت مندی کیلئے مضر ہے نہ کہ مشکل کیلئے  |
| ۲۷۷ | دکھاوے کے لباس صوف کی نہ مت                          | ۲۵۹ | ۲۷۷ شہرت مندی کیلئے مضر ہے نہ کہ مشکل کیلئے  |
| ۲۷۷ | اقتفاء وقت کا اقطاع                                  | ۲۵۹ | ۲۷۸ نووار دکوانوں کرنا                       |
| ۲۷۸ | کسی معین شخص کو وعظ کرنے کے آداب                     | ۲۶۰ | ۲۷۸ مخصوصین کا ابتلاء                        |
| ۲۷۹ | تیکھیل دین کے اہتمام کا راز                          | ۲۶۰ | ۲۷۹ حسن معاشرت                               |
| ۲۸۰ | عمل کے بغیر علم کی زیادتی نہیں                       | ۲۶۰ | ۲۸۰ امر اختیاری میں کوشش کی ضرورت اور        |
| ۲۸۰ | پڑیہ کو عذر سے رد کر دینا                            | ۲۶۱ | ۲۸۰ غیر اختیاری میں رنج سے نقصانات           |
| ۲۸۲ | لوگوں کو فائدہ پہنچانے میں بجل کی نہ مت              | ۲۶۱ | ۲۸۲ شیخ کی وفات کے بعد بھی اُنکی موافقت      |
| ۲۸۳ | جنت نہیں                                             | ۲۶۲ | ۲۸۳ کمال دین کیساتھ اہتمام مال دینا منع نہیں |

|                                       |     |                                       |
|---------------------------------------|-----|---------------------------------------|
| اللہ کی ذات میں فکر کی ممانعت اور     | ۲۸۳ | تہائی کا وقت نکالنا اور اس کی حکمت    |
| اس کے ذکر کی مطلوبیت                  | ۲۹۸ | و سوسہ کا علاج اس کے منافع پر         |
| ان کی اصلاح اور اپنی حفاظت کی نیت     | ۲۹۹ | مراتبہ کے ذریعہ                       |
| سے گناہگاروں سے نفرت نہ کہاپنے        | ۳۰۰ | حزن بھی جاہدہ کا اعلیٰ طریقہ ہے       |
| تکبیر اور ان کی تحریر کی وجہ سے       | ۳۰۰ | صوفیہ محققین محققین کے خصائص          |
| استاد و شاگرد کے حقوق                 | ۳۰۰ | اعمال و قیام میں ہولت کی رعایت        |
| التابعہ مع الاف والام توہہ حقیقی میں  | ۳۰۰ | طالبان حق اور طالبان آخرت کے          |
| عدم عود کی شرط نہیں                   | ۳۰۱ | امتیاز کا ثبوت                        |
| غفلت و معصیت کے مقام سے منتقل ہو جاؤ  | ۳۰۱ | بچوں سے دعا کروانا                    |
| ضیافت اور صوم نفل کا توڑنا            | ۳۰۲ | امل کشف و اسرار کیسا تھہ معاملہ       |
| ذکر نہت                               | ۳۰۲ | خصوصاً مجدوب و بہا لیل                |
| امور غیر اختیاری کا مذموم نہ ہونا     | ۳۰۵ | تدوین سوانح اولیاء کی اصل             |
| بشر طیکہ ان کے اختیاری مقتضیات        | ۳۰۵ | بعض اولیاء کا ظاہر میں حقیر ہوتا      |
| پر عمل نہ کیا جائے                    | ۳۰۶ | شیخ جاہل سے بیعت جائز نہیں            |
| قوت بیانیہ کی محمودیت کے قیود         | ۳۰۷ | اولیاء پر آثار خوف یا شوق کا لزوم     |
| مصلحت دینی کے سبب ترک نکاح            | ۳۰۷ | غیر عارف کی عبادات پر عارف کی         |
| سوہنہ بیر پر توکل کی نہمت             | ۳۰۸ | عبادات کی فضیلت                       |
| سوہنہ بیر کی نہمت                     | ۳۰۸ | محمولات میں راحت کی رعایت             |
| صحبت صوفیہ کے برکات و آداب            | ۳۰۹ | بلا ضرورت شیخ کی صحبت لازم نہیں       |
| حدیث "اللہ تعالیٰ کے ہمنشین وہ ہیں جو | ۳۰۹ | امل اللہ سے ملاقات کا اہتمام          |
| امل ورع ہیں" کا ماغذہ                 | ۳۱۰ | عطیہ اللہ سے عارف ارض نہیں کرنا چاہئے |
| ذمام کا مدار قلب پر ہے                | ۳۱۰ | زہد سبب راحت ہے                       |
| تجلیل میں کثرت                        | ۳۱۰ | ضعیف اعقل لوگوں سے معاملہ             |
| تربیت میں ترجیح                       | ۳۱۲ | فتنه کے زمانے میں گوشہ نشینی          |

عزالت کی نیت میں حدیث اور کلام ۳۱۲ لباس صوف کی برکت  
 صوفیہ کے فرق کی وضاحت ۳۲۶ تہلیل واستفادہ میں کثرت کی فضیلت  
 قبور کا نشان باقی رکھنے میں حد اعتماد ۳۲۶ صحیح عقیدہ والے کا تھوڑا عمل فاسد عقیدہ  
 پوشیدہ اور علانیہ عمل کی ایک درس رے پفضیلت ۳۲۷ والے کے کثیر عمل سے بڑھ کر ہے ۳۱۳  
 شیخ کا ریا مرید کے اخلاص سے ۳۲۸ اعمال باطنی کو عبادت نہ سمجھنا غلطی ہے ۳۱۵  
 افضل ہے (اس مقولہ کا مأخذ) ۳۲۸ مشغلوں والی کے نقصانات ۳۱۴  
 اہل خطرات کی فضیلت ۳۲۹ غناء کی اباحت پر استدلال کا ابطال ۳۱۵  
 بعض حضرات کی موت بلا واسطہ ۳۳۰ اولیاء کی نرمی سخنی میں معتبرین کی غلطی ۳۱۵  
 ملک الموت ہوتی ہے ۳۳۲ صوفیہ کی بصیرت اور اعمال کے حدود ۳۱۶  
 تمجیل عبادت کے لئے مراقبہ معین ۳۳۳ موت کی عقلی بعثت کافی طبعی بعثت والی ہے ۳۱۷  
 خلق سے مایوس ہونا غنانے قلبی کی تدیری ہے ۳۳۵ ان الال نسبت کی شان جو الال افادہ نہیں ہیں ۳۱۸  
 محققین طریق اور تسہیل ۳۳۸ فجر و عصر کے بعد ذکر کا اہتمام خاص ۳۱۷  
 طالبین کی تادیب ۳۳۸ جذبات حق کی بابت قول کی اصل ۳۱۸  
 اپنی ضروریات کی کفالات خود کرے ۳۳۹ خاص بندوں پر از لقدری طاہر ہوئی کا امکان ۳۱۸  
 علوم عارفین کی وسعت ۳۴۰ تحفہ کی قدر دوائی ۳۱۹  
 معاملہ کا تفاوت منشاء کے قواعد کیما تھے ۳۴۰ پسندیدہ و ناپسندیدہ شہرت ۳۲۰  
 دور دراز احتمال کے سبب احتیاط ۳۴۱ ال اللہ کے صیبت میں جتنا ہوں سکی حکمت ۳۲۰  
 ضعیف لطف طالبین سے مأخذہ میں تلف ۳۴۱ عالم کے قدیم ہونے کے بارے میں ۳۲۱  
 ژروت اور کمال دین ایک دوسرے ۳۴۲ بعض جاہل صوفیہ کے منشاء غلط کی تحقیق ۳۲۱  
 کے منافی نہیں ۳۴۲ اشاعت طریقت میں حرص کی فضیلت ۳۲۱  
 علم باطن ثابت ہے لیکن جھٹ نہیں ۳۴۳ پر شرط اعتقد الشیخ حق رسیدہ مگر غیر ۳۲۱  
 نسب ظاہری یا باطنی میں تعقیل کی نہ ملت ۳۴۴ کامل بھی نافع ہوتا ہے ۳۲۲  
 غصب کا علاج ۳۴۴ محفل میں جب کوئی بات کرتا ہوتا تو ۳۲۳ گائے کے گشت کے ترک میں غلوکی اصلاح ۳۲۵ دوسرا خاموش رہے

مردہ بات کرنوالے کی بات اس رزق اور خصوصاً روٹی کا اکرام ۳۵۳  
 سے اپنے تعلق کے لحاظ سے نتھی ہے " علماء سے بھاگنے کی نہ مرت  
 قرض لینے میں اہل اللہ کے مسائل ۳۲۲ مریض کی راحت کا لحاظ ۳۵۳  
 کے اختلاف کی بناء نعت ظاہری و باطنی کا اظہار ۳۵۴  
 حلال مال یا کام سے عاکرنے میں و بال ہے ۳۲۵ مجاہدات میں حالت طالبین کی رعایت ۳۵۴  
 نا اہل پر علوم ظاہر کرنے اور اہل طہارت میں غلوکی نہ مرت ۳۲۵ ۳۵۴  
 سے چھپانے کی نہ مرت رقص ریا کی نہ مرت اور غیر اختیاری ۳۵۵  
 شیخ ایسی اشیاء کی تجارت نہ کرے ۳۲۶ یا اچھی غرض کے رقص کا عذر ۳۵۵  
 جن کا تعلق طالبین سے ہو " اہل اللہ کو دیکھنے کا اہتمام ۳۵۵  
 اکتساب اور کمال تکمیل ایک دوسرے ۳۲۷ سائل کے آنے پر بثاشت ۳۵۶  
 کے منافی نہیں ۳۵۶ حفظ مراتب مریدین ۳۵۶  
 معمولات اگر کسی عذر سے چھوٹ ۳۲۷ صوفی ریا کار کی نہ مرت ۳۵۶  
 جائیں تو ان پر زیادہ رنج کرنا مضر ہے " صوفیہ کی روایت حدیث کی حد ۳۵۷  
 پڑیہ میں سارے حاضرین محفل کی شرکت ۳۲۸ جاہلوں کے بعض مجاہدات کی نہ مرت ۳۵۷  
 اہل اللہ کی دوسروں پر بہیت ۳۲۸ امردوں سے تعلق مذالت ہے ۳۵۸  
 فیصلت کے معاملہ میں صوفیاء کا طریقہ ۳۲۹ ذکر جہر کی شرائط ۳۵۸  
 ترک نکاح کو قربت سمجھنے کی نہ مرت ۳۲۹ شیخ کامل کی شرط ۳۵۸  
 پیر جاہل کے حال کی خرابی ۳۲۹ علم عمل ایک دوسرے کے بغیر کافی نہیں ۳۵۹  
 ذبح و رحم کا جماعت ۳۵۰ اعمال میں غلوکی نہ مرت ۳۵۹  
 اہل اللہ کو عطاۓ علم ۳۵۰ مجاہدات میں غلوکی نہ مرت ۳۵۹  
 بچوں پر زیستی اور طالبین کی حالت کی رعایت ۳۵۱ انتباہ در رفع اشتباہ متعلق رسالہ مسائل ۳۶۰  
 جسکی اجازت ہواں پر عمل نہ کرنے کی نہ مرت ۳۵۲ السلوک و تکھف و تشرف ہر چار جلد ۳۵۲  
 میل جوں کے حدود ۳۵۲ رونا کب اچھا ہے اور کب برا ۳۵۲



# حصہ اول

عبادات

عادات

منجیات

مہلکات

## علم کی فضیلت اور اس کی ضرورت

۱- حدیث: علم کا طلب کرنا ہر مسلمان پر فرض ہے۔

۲- حدیث: علم کو طلب کرو اگرچہ وہ چین میں ملے۔

فائدہ: اور ضعف کے شکر کا جواب خطبہ میں ہو چکا ہے اس عبارت میں اور بعض اوقات ان روایات میں سے بعض میں ضعف بھی پاؤ گے۔

۳- حدیث: اچھی بات بتلانے والا ایسا ہی ہے جیسا اس کا کرنے والا

فائدة: یہ تینوں حدیثیں علم کی بحث اور سکھانے کی فضیلت پر دال ہیں اور اس میں جہلاء صوفی کی اصلاح ہے جو علم کی نعمت کیا کرتے ہیں اور اس کو قصودہ کا حجابت سمجھتے ہیں۔

۴- حدیث: وہ چیز جو تمہیں کھٹک پیدا کرے اس کو چھوڑ کرو وہ چیز اختیار کر جو کھٹک نہ پیدا کرے۔

## ذوق سلیم کا معتبر ہونا

۵- حدیث: اپنے دل سے فتویٰ لے اگرچہ فتویٰ دینے والے تھوڑے تو میں بھی دیدیں۔

فائدہ: دونوں حدیثیں اس پر دال ہیں کہ ذوق وجود ان بھی معتبر چیز ہے ایسے شخص کا جس کو ایمان کامل حاصل ہو (اور وہ ایسے امور میں (معتبر ہے) جن میں دو دلیلیں متعارض ہوں اور یہ (عمل بالوجود ان) عارفین میں مثل عادات طبعیہ کے ہے۔

(۱) روایت کیا اس کو این بجز نے حدیث اُس سے اور اس کو احمد بن قتیق وغیرہ رہائے ضعیف کہا ہے (۲) (ابن عذری تبیق نے مثل اور شعب میں اس کی حدیث سے روایت کیا تبیق نے کہا کہ متن و مشہور ہے کہ اس اس کے ضعیف ہیں (۳) (روایت کیا اس کو ترمذی نے حدیث اُس سے اور کہا کہ غیر طبیعی ہے اور اس کو اسلام و ادرا و در ترمذی نے صحیح ابو حیان سود بری سے اس لفظ سے روایت کیا سچعن دل علی خیر لله مغل اجر فاعله (اس میں کفالت کی تھیں بھی ہو گئی کہ تشبیہ اجر میں ہے) (۴) روایت کیا اس کو ترمذی نے صحیح کے اور این حبان نے حدیث اُس بن علی سے (۵) روایت کیا اس کو احمد نے حدیث وابصہ سے۔

## علوم و احوال باطنیہ

**۶۔ حدیث:** بعض علوم مخفی اشیاء کی شکل میں ہوتے ہیں۔

روایت کیا اس کو ابو عبد الرحمن سملی نے اپنی قصوف کی چھل حدیث میں حدیث ابی ہریرہ رضی اللہ عنہ سے اسناد ضعیف کے ساتھ اور پوری روایت احیاء میں اس طرح ہے کہ اس علم کو بجز عارفین باللہ کے کوئی اور نہیں جانتا پھر جب وہ اس علم کے ساتھ گویا ہوتے ہیں تو اس سے وہی لوگ چہالت میں رہتے ہیں جو اللہ تعالیٰ کے معاملہ میں دھوکہ کھائے ہوئے ہیں اور (مراد ان کار و تکذیب ہے کیونکہ اجمالاً تقدیق کر لیتا بھی ایک قسم کا علم ہے اور دھوکہ یہ کہ وہ اپنے علم و عمل کو عند اللہ صحیح و مقبول سمجھتے ہیں پس تم ایسے عالم کو تحریر مت سمجھو جس کو خدا تعالیٰ نے اس علم کا کچھ حصہ دیا ہو کیونکہ خدا تعالیٰ نے اس کو تحریر نہیں سمجھا جبکہ وہ علم اس کو دیا۔

**۷۔ حدیث:** حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ جو اور لوگوں سے افضل ہو گئے تو نماز و روزہ کی کثرت سے نہیں ہوئے انہیں (مراد فضل نماز و روزہ ہے کیونکہ کثرت اسی میں ہو سکتی ہے) فائدہ: اس حدیث اور اثر میں اثبات ہے علوم باطنہ و احوال باطنہ کا (اول میں ان علوم کا ذکر ہے ثانی میں ان احوال کا)

## اختلافی امور میں لوگوں سے نرمی بر تنا

**۸۔ حدیث:** میری امت کا اختلاف رحمت ہے۔

**فائدة:** اس حدیث میں اصل ہے اس عادت کی جس پر صوفیہ عامل ہیں کہ اختلافی امور میں لوگوں کے ساتھ تو سع اور نرمی بر تھے ہیں۔

(۷) اس کو حکم ترمذی نے نوادر میں ابو بکر بن عبد اللہ مردی کا قول کہا ہے اور میش نے اس کو فوٹھیں پالیا اور پورا مضمون احیاء میں جو اس طرح ہے کہ حضرت ابو بکر جو لوگوں سے فضیلت میں بڑہ گئے ہیں تو ان کثرت صیام سے نہ کثرت صلوٰۃ سے نہ کثرت روایات سے زیادہ فتوٰے دینے سے نہ زیادہ علمی تقریر سے بلکہ خاص ایک چیز کی وجہ سے بڑہ گئے ہیں جو ان کے سینے میں بیٹھی ہے۔ (۸) ذکر کیا اس کو تہذیب نے اپنے رسالہ اشریف میں محلہ اور مظلہ میں حدیث این جماں سے ان الفاظ سے من الاختلاف اصحابی لکم رحمة یعنی میرے صحابہ کا اختلاف تھا رے لئے رحمت ہے اور اس اداس کے ضعیف ہیں۔

## علم غیر نافع کا جہل ہونا

۹- حدیث: بعض علم جہل ہے۔

فائدہ: اس میں صوفیہ کی اس عادت کی اصل ہے کہ وہ ایسے علم کو جہل کہتے ہیں جو موصى الی اللہ نہ ہو (کما قال الشیرازی علیہ کر بحق نہ نماید جہالت است)۔

## مجالس صوفیہ کی فضیلت

۱۰- حدیث: جب تم جنت کے بغلوں پر گزرا کرو تو (ان میں) چاکرو (یعنی ان سے غذائے روحانی حاصل کیا کرو۔

فائدہ: اس میں محل فضیلت صوفیہ صافیہ کی مجالس کی ہے کیونکہ وہ مجالس خالص ذکر ہی ہیں خواہ علماء خواہ عملاء (یعنی وہاں افادہ علوم کا ہوتا ہے یا تسبیح و تہلیل کا شغل ہوتا ہے)۔

تائید عادت صوفیہ کے معارف کو اکثر اشعار میں ضبط کرتے ہیں

۱۱- حدیث: بعض اشعار حکمت ہیں۔

فائدہ: اس میں تائید ہے اس عادت کی جس کو اکثر صوفیہ نے اختیار کیا ہے کہ علوم و حقائق کو اشعار میں ضبط کرتے ہیں۔

## مخاطب کی رعایت تعلیم اور معاملہ میں

۱۲- حدیث: جب کبھی کسی شخص نے کسی مجمع سے ایسی بات کہی جس کو وہ سمجھتے نہ ہوں تو وہ بات ضرور ان کے لئے قتنہ ہو گئی۔

۱۳- حدیث: لوگوں سے وہی بات کرو جس کو وہ سمجھ سکیں اور اس چیز کو چھوڑ

(۹) روایت کیا اس کو ایڈوارڈ نے حدیث بریوہ سے ادا کیے اسدار میں ایک مجہول ہے۔ (۱۰) روایت کیا اس کو ترمذی نے حدیث اس سے اور پوری روایت احیاء میں اس طرح ہے عرض کیا گیا کہ جنت کے باقی کیا ہیں ارشاد و اذکر کی جائیں۔

(۱۱) روایت کیا اس کو خارجی نے حدیث ابی بن کعب سے احاد (۱۲) روایت کیا اس کو سلطی نے ضعف اماں اور این انسن نے اولابیت نے ریاء میں حدیث این عجائب سے اسناد ضعیف کے ساتھ اور سلم نے اپنی صحیح کے مقدمہ میں این محدود سے موقوفیات کی ہے۔

(۱۳) روایت کیا اس کو خارجی نے حضرت علیؓ سے موقوف اور ایضاً مصوب ایلی نے منذر الفردوس میں ابو قیم کے طرق سے اس کو رفوع کیا ہے اور پوری روایت احیاء میں اس طرح ہے کہ یا تم جا چے ہو کہ اللہ کی اس کے رسول کی تکنیک بتاب کی جائے (یعنی جب بات تو وہ قرآن و حدیث کے موافق اور بمحض آئندگی اور اس لئے کی نے اس کو توجہ کر جاؤ تو تم سب نے خداوند رسول کی تکنیک بکی)۔

دوجس کو وہ نہ سمجھ سکیں۔

**۱۴- حدیث:** ہم ان بیان کی جماعت کو حکم ہوا کہ لوگوں کو ان کے مرتبوں پر رکھیں  
فائدہ: اس میں دلالت ہے اس عمل پر جس پر صوفیہ محققین عامل ہیں کہ ہر شخص کو  
وہی تعلیم کرتے ہیں جس کا وہ اہل ہے اور بعض علوم کو عوام سے منع کرتے ہیں۔

### علم رسمی کی مذمت

**۱۵- حدیث:** علم دو قسم ہے ایک علم (محض) زبان پر اخراج  
فائدہ: اس حدیث میں تقسیم ہے علم کی دو قسموں کی طرف ایک وہ علم جو محض زبان  
پر ہوا اور مقابلہ (اس کا علم نافع کے ساتھ) اس کے غیر نافع ہونے پر دلالت کرتا ہے اور  
دوسراؤہ علم جو قلب میں ہوا اور اس کو نافع فرمایا ہے۔ اور یہی (قسم اول) تفسیر ہے علم ظاہر  
کی جس کی صوفیہ مذمت کیا کرتے ہیں جو ظاہر محض ہے جس کا اثر قلب پر نہ پہنچا ہو (کہ  
قلب میں محبت و خشیت وغیرہ پیدا کرے اور حدیث اس مطلب میں صریح ہے۔

### علم باطن کی اصل

**۱۶- حدیث:** جب تم دیکھو کسی شخص کو کہ اس کو خاموشی اور زہد عطا کیا گیا ہے اخراج  
تنبیہ: آگے جہاں تمامہ کا لفظ کھوں گا وہ احیاء سے ہو گا۔ اب احیاء کا نام بار  
بار نہ لوں گا۔

**۱۷- حدیث:** جو شخص اپنے اس علم پر عمل کرتا ہے جو اس نے حاصل کیا ہوا اللہ

(۱۴) ہم سے ابو بکر شیر کی حدیث کے ایک بڑوں اس کی روایت حدیث عزیز سے اس سے مختصر روایت کی گئی ہے اور ابو بکر داکد  
کی روایت میں حدیث عائشہ سے یہے کہم لوگوں کو ان کے مرتبوں پر رکھا اور پوری روایت احیاء میں ہے کہ ہم کو یہی بھی حکم ہوا  
ہے کہ ان سے ان کے مقول کے موافق کلام کیا کریں۔ احمد (۱۵) اس کو حکیم ترمذی نے نوادر میں اور ابن عبد البر نے حسن کی  
روایت سے جابر سے سن چید کے ساتھ لفظ کیا ہے اور ابن الجوزی نے اس کو مطلوب کیا ہے اور پوری روایت احیاء میں اس طرح ہے  
کہ ملی اللسان کے بعد یہی گی ہے کہ علم (طبی) اور اللذ تعالیٰ کی مجت ہے اس کی تخلق پر (یعنی اس علم سے ان لوگوں کو الازم دیا  
جائے گا کہم نے بآجود جانتے کے مقول نہ کیا) اور ایک علم ہے تقب میں (یعنی اس کا اثر قلب پر ہو) سویں علم نافع ہے۔

(۱۶) اس کو اتنے مجب نے اتن خلا دکی حدیث سے اسنا د ضعیف کے ساتھ روایت کیا ہے اور پورا مضبوط احیاء میں اس طرح  
ہے کہ ایسے شخص سے تربیب ہوا کہ دیکھ کے اس کو حکمت (یعنی علم حقائق) کی تلقین کی جائی ہے فقط ( سبحان اللہ )

تعالیٰ اس کو ایسا عطا فرماتا ہے جو اس نے حاصل نہیں کیا۔

## قرب فرائض و قرب نوافل

۱۸- حدیث: (حق تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ) بندہ برابر نوافل کے ذریعہ سے مجھ سے قرب حاصل کرتا رہتا ہے یہاں تک کہ میں اس کو محبوب بنا لیتا ہوں پھر جب اس کو محبوب بنا لیتا ہوں تو میں اس کا سعی و بصر ہو جاتا ہوں۔

میں کہتا ہوں کہ مشکلۃ میں بخاری سے یہ ہے کہ میں اس کا سعی بن جاتا ہوں جس سے وہ سنتا ہے اور اس کا بصر ہو جاتا ہوں جس سے وہ دیکھتا ہے اور اس کا دست و پا ہو جاتا ہوں جس سے وہ پکڑتا ہے اور جس سے وہ چلتا ہے اور شروع کا جزو حدیث کا یہ ہے کہ (اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ) میرے بندہ نے کسی عمل کے ذریعہ سے میرا قرب حاصل نہیں کیا جو میرے نزدیک ادائے فرض سے زیادہ محبوب ہو۔

فائدہ: اور یہ حدیث اصل ہے صوفیہ کی ان دو اصطلاحوں کی قرب فرائض و قرب نوافل اور میں نے ان دونوں کی حقیقت اور ان دونوں عنوانوں کا حدیث کے موافق ہونا کلیدِ مشنوی و مسائلِ مشنوی میں ذکر کیا ہے۔

## ابات نور باطنی بعض احوال و حبیبیہ بعض علامات کاملین

۱۹- حدیث: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جب اس آیات کی تلاوت فرمائی کہ جس شخص کی بہایت اللہ تعالیٰ کو مظکور ہوتی ہے اس کا سینہ اسلام کے لئے کھول دیتے ہیں اُن۔

(۱۷) اس کا بضمِ حمیم نے حل میں اس کی حدیث سے روایت کیا ہے اور ضعیف بھی کہا ہے یہ دونوں حدیث اُن میں اس کی جس کو علم پاہن کرتے ہیں جو قل پر مرتب ہوتا ہے اور جس میں ورس تدریس کو پوچھ دھل نہیں (چنانچہ درست کا لفظ میں اس کے غیر معتبر ہونے کی طرف اشارہ ہے) (۱۸) روایت کیاں کو بخاری و مسلم نے حضرت ابو ہریرہؓ کی روایت سے ان الفاظ سے کہتے سمعہ و لصہ و اور وہ حلیمیں مؤلف کے الفاظ (کت له سمعا و بصرا) کے موافق حضرت اُس کی روایت سے بزرگ ضعیف وارد ہے اور مؤلف نے جو ذکر کیا ہے یہ الفاظ ہیں کہت سمعہ الذي یسمع به الحدیث۔ (۱۹) اس حدیث کو حکم نے اور بحیثی نے زہمیں ابین سَعْدُوْلَی روایت سے لفظ کیا اور پوری حدیث یہ ہے کہ آپ سے عرض کیا گیا کہ یہ سینہ کھلانا کیسا ہے۔ آپ نے ارشاد فرمایا کہ جب قلب میں توڑا الاجاتا ہے تو اس کے سبب سینہ مل جاتا ہے اور فرما ہو جاتا ہے عرض کیا گیا کہ آیاں کی کچھ علامت ہے آپ نے فرمایاں دار الفرور (دنیا) سے ہٹ جانا اور دار الحکوم (آخرت) کی طرف متوجہ ہو جانا اور موت آنے سے پہلے اس کے لئے تیار ہو جانا۔

**فائزہ:** اس حدیث میں نور باطنی کا اثبات ہے اور نیز بعض احوال موبہبہ کا اثبات ہے اور نیز اس میں کاظمین کی بعض علامات مذکور ہیں۔

## شیخ کا اپنی قوم میں مقام اور اہل ارشاد کی فضیلت

**۲۰-حدیث:** پیر اپنی قوم میں ایسا ہے جیسا نبی اپنی امت میں میں کہتا ہوں کہ ہر سے مراد پیرانہ سال (بوزھا) ہے نہ کہ (پیر بمعنی) مرشد کیونکہ یہ اطلاق جدید ہے (زمانہ نبوی میں نہ تھا اس لئے یہ معنی مراد نہیں ہو سکتے) اور اسی لئے امام غزالیؒ اس کو شرف عقل کے بیان میں لائے ہیں اور اس کی وجہ میں یہ کہا ہے کہ یہ فضیلت نہ اس کی کثرت مال کے سبب ہے نہ اس کے عظیم الجیش ہونے کے سبب نہ زیارت قوت کے سبب بلکہ زیادتی تجربہ کے سبب ہے جو کہ اس کی عقل کا شرہ ہے اہ (یہ تقریر صاف دلالات کرتی ہے مدعا نے مذکور پر) البتہ یہ مضمون (فضیلت مرشد کا) ایک دوسری حدیث سے ثابت ہوتا ہے وہ یہ کہ علماء و ارشاد ہوتے ہیں ان بیان کے روایت کیا اس کو ابوداؤ اور ترمذی اور ابن ماجہ نے اور ابن حبان نے اپنے صحیح میں ابو الدرداء کی روایت سے جیسا کہ تخریج عراقی میں مذکور ہے)

میں کہتا ہوں کہ حدیث ثانی کی دلالت مرشدین کی فضیلت پر ظاہر ہی ہے اور (بعد تالیل) اس کا استنباط حدیث اول سے بھی اس طرح ممکن ہے کہ جب (بوزھے شخص کی) فضیلت کا مدار مطلق عقل و تجربہ کو شہر ایا گیا تو جس عقل و تجربہ کا تعلق دین سے ہو گا وہ تو بد رجہ اولیٰ مدار فضیلت ہو گا اور ایسے عقل و تجربہ کا مرشدین میں ہونا مشاہدہ سے معلوم ہے تو وہ اس فضیلت کے زیادہ سخت ہوں گے۔

## فضیلت معرفت و عارفین

**۲۱-حدیث:** جب اور لوگ تنکی کے مختلف انواع سے تقرب حاصل کریں تو تم اپنی عقل سے تقرب حاصل کرو۔

(۲۰) روایت کیا اس کو ابن حبان نے کتاب الفتحاء میں ابن عمرؓ کی روایت سے بند ضعف۔ (۲۱) اس کو ابو الحیم نے حلیہ میں حضرت علیؓ کی روایت سے ذکر کیا ہے اس طرح کہ جب اور لوگ تنکی کی انواع کا اکتاپ کریں تم عقل کی انواع کا اکتاپ کرو۔ تم ان سب سے نزدیکی اور تقرب میں بڑھ جاؤ گے اور اس کے اسناد ضعیف ہیں۔

**فائدہ:** میں کہتا ہوں کہ اس حدیث کو مولانا رومیؒ اپنی مشنوی میں لائے ہیں اور اس کی نہایت خوبی سے شرح فرمائی ہے جیسا کہ ان کی عادت ہے اور اس میں اشبات ہے علوم دینیہ کا اور اس کے علماء کی فضیلت کا اور ظاہر ہے کہ اس (عقل مذکور فی الحدیث) کا سب سے بڑا مصدق عارفین الٰل طریقت کی عقل ہے جس سے محبوب حقیقی تک خود پہنچتے اور دوسروں کو پہنچاتے ہیں اور اسی جگہ سے کہا گیا ہے کہ عارف کی دور کعت غیر عارف کی ہزار رکعت سے افضل ہیں۔

### قرآن کے بعض معانی کا الٰل ظاہر سے مخفی ہونا

-۲۲- **حدیث:** قرآن مجید کا ایک ظاہر ہے ایک باطن ہے۔

**فائدہ:** اور تمہارے اس کا یہ ہے کہ نیز قرآن (کے ظاہر و باطن) کی ایک حد (بھی) ہے (کہ وہاں الٰل ظاہر یا الٰل باطن کا ادراک ختم ہو جاتا ہے) اور ایک طریق اطلاع (بھی) ہے (کہ اس طریق کے ذریعہ سے وہاں تک ادراک کی رسائی ہوتی ہے چنانچہ ظاہر قرآن کے ادراک کا طریق لغات و عربیۃ و اسباب نزول وغیرہا کی مہارت ہے اور باطن قرآن کے ادراک کا طریق علوم مذکور کے ساتھ ذوق اجتہاد و نور معرفت و امثال ہاہا ہے علی اختلاف مراتب البطون) یہ حدیث اس پرداں ہے کہ بعض اسرار قرآن مجید میں ایسے ہیں جن تک عوام اور خواص کا العوام کے افہام کی رسائی نہیں ہوتی تو اس حالت میں الٰل ظاہر کو یہ حق نہیں کہ الٰل باطن پر ایسے علوم میں نکیر (واعتراف) کریں بشرطیکہ کوئی دلیل قطعی لغوی یا شرعی ان علوم کی نفع نہ کرتی ہو (ورنة انکار واجب ہے)۔

### حق تعالیٰ کا مدرک بالکنه نہ ہونا اور علم نبوی کا

#### محیط تجھیسیت الواقعیات نہ ہونا

-۲۳- **حدیث:** (ارشاد فرمایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کہ) میں آپ کی شناخت کا احاطہ نہیں کر سکتا آپ ایسے ہی ہیں جیسا آپ نے اپنی خود شناس فرمائی۔ امام مسلم نے حضرت عائشہ رضی (۲۲) اس کو ابن حبان نے اپنی صحیح میں ابن مسعود کی روایت سے ذکر کیا ہے۔

اللہ عنہا کی روایت سے کہا ہے کہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو سجدہ میں یہ کہتے ہوئے سن۔  
**فاتحہ:** حدیث دو امر پر دال ہے ایک یہ کہ حق تعالیٰ کا ادراک بالکنة رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی نہیں ہوا تو دوسرے کو تو کیا ہوتا کیونکہ کسی شے کا احاطہ یہ ہے کہ اس کا ادراک بالکنة ہو تو احاطہ کا اتفاق ادراک بالکنة کا اتفاق ہے اور دوسرے امر یہ ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا علم تمام واقعیات کو محیط نہیں کیونکہ حق تعالیٰ کے کمالات واقعیات میں سے ہیں اور آپ نے اپنے علم کو ان کے لئے اس کو غیر محیط فرمایا ہے۔

### رویت حق کا مقتضع ہونا دنیا میں

#### اور ادراک بالکنة کا آخرت میں بھی

-۲۲- **حدیث:** حق تعالیٰ کے (سامنے) ستر جاپ ہیں نور کے اگر وہ ان کو کھول دیں تو ان کی ذات کے انوار تمام ان چیزوں کو جلا ڈالیں جن کو ان کی بصر ادراک کرتی ہے (اور ظاہر ہے کہ ان کے ادراک بصر سے کوئی چیز خارج نہیں تو مطلب یہ ہوا کہ تمام چیزوں کو جلا ڈالیں)۔

میں کہتا ہوں کہ مسلم کی ایک روایت میں بجائے (النور کے) النار ہے (یعنی ان کا جاپ نار ہے اسی نور کو باعتبار تاثیر احرق کے نار فرمادیا) اور کنز العمال میں بروایت کبیر طبرانی کے ابن عمر اور کہل بن سعد کے وظیمة کے بعد یہ اور زیادہ ہے کہ کوئی جان ایسی نہیں جوان ججا بیوں کی آہٹ کوں لے کر فوراً نہ کل جائے۔

(۲۳) روایت کیا اس کو ابو اشخ ابن حبان نے کتاب الحللۃ میں ابو ہریرہؓ کی حدیث سے کہ حق تعالیٰ کے اور ان ملائکہ کے درمیان میں جو کہ عرش کے حوالی ہیں ستر جاپ نور کے ہیں اور اس کے اسناد ضعیف ہیں اور اسی کتاب میں حضرت انسؓ کی روایت سے ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت جبریل علی السلام سے فرمایا کہ تم اپنے رب کو دیکھتے ہو؟ انہوں نے کہا کہیں اور ان کے درمیان میں ستر جاپ ہیں نور اور علیت کے اور طبرانی کے اکبر میں کہل بن سعد کی روایت سے ہے کہ حق تعالیٰ کے آگے ہزار جاپ ہیں نور اور علیت کے اور سلم میں ابو موسیٰ کی روایت سے ہے کہ ان کا جاپ نور ہے اگر وہ ان کو کھول دیں تو ان کی ذات کے انوار تمام ان حقوقات کو جلا ڈالیں جن تک ان کی بصر پہنچتی ہے (اور ظاہر ہے کہ ان کی بصر کی رسمائی سے کوئی حقوق خارج نہیں تو مطلب یہ ہوا کہ تمام حقوق کو جلا ڈالیں) اور ابن ماجہ میں اور کہ بصرہ ہے (جب اس سے اول روایت میں تھا)

**فائزہ:** اس حدیث میں اثبات ہے جا بول کا بندہ اور حق تعالیٰ کے درمیان میں اور لفظ حجاب کا اطلاق صوفی کی زبانوں پر کثرت سے شائع ہے نیز اس حدیث میں رویت حق کا ممتنع ہونا فکر ہے فی الحال تو علی الاطلاق اور فی المال (یعنی آخرت میں) جا ب کریا کے مرتفع ہو جانے سے جس کا حاصل ادراک بالکھ ہے (دلالت علی الاتصال اس طرح سے ہے کہ کشف حجاب کو جو کہ مقدمہ ہے رویت کا تسلیم انعدام مدرک فرمایا اور انعدام میں رویت ممتنع ہے)۔

### حوال قلبیہ کا غیر اختیاری ہونا

**۲۵- حدیث:** بندہ کا دل حق تعالیٰ کی الگیوں میں سے دو الگیوں کے

درمیان میں ہے۔

**فائزہ:** اس حدیث میں بعض حوال قلبیہ کا مطلق غیر اختیاری ہونا اور بعض کا اختیار مستقل کے اعتبار سے غیر اختیاری ہونا فکر ہے (اور الگیوں کے معنی کو خدا تعالیٰ کے سپرد کرنا چاہئے)۔

### کائنات کا مظاہر تجلیات ہونا

**۲۶- حدیث:** مجرasoو (گویا) حق تعالیٰ کا دست مبارک ہے دنیا میں۔

**فائزہ:** اس حدیث میں یہ فکر ہے کہ بعض کائنات معظمہ بعض تجلیات الہیہ کے مظاہر ہوتے ہیں اور اسی مظہریت کی بنا پر مجراسوو کو دست مبارک مجاز فرمایا گیا (اس سے زیادہ گفتگو اس مضمون میں نہ کرنا چاہئے)۔

### مسئلہ مذکورہ در حدیث بالا

**۲۷- حدیث:** میں حق تعالیٰ کا دم مبارک یمن کی طرف سے پاتا ہوں۔

**فائزہ:** اس میں بھی وہی مسئلہ مذکور ہے جو اس کے قل کی حدیث میں تھا اس حدیث سے کہ بعض کاملین کی برکات خاص کو حسن کا دم مبارک فرمایا اسی تجھی خاص کی مظہریت (کی بنا پر)۔

(۲۵) ذکر کیا اس کو مسلم نے عبد اللہ بن عمرو کی روایت سے۔ (۲۶) حاکم نے صحیح اس کو عبد اللہ بن عمرؓ کی روایت سے نقل کیا اور کتاب الحجؓ میں ابن عباسؓ کی روایت سے یہ اور زیادہ کیا کہ اس سے اپنی تخلق کے ساتھ مصافی فرمائیں گے۔ (۲۷) احمد نے ابو ہریرہؓ کی روایت سے اس حدیث میں نقل کیا ہے جس میں یہ اشارہ فرمایا ہے کہ میں تمہارے درب کا دم بارک یمن کی طرف سے پاتا ہوں اور اس کے جال اُنہے ہیں۔

## شور جمادات

**۲۸- حدیث:** سنگریزوں کی تسبیح کی حدیث۔

**فائدہ:** اس میں جمادات کے ذی شور ہونے کا اثبات ہے اور اہل کشف کے نزدیک تو یہ مجملہ محسوسات کے ہے۔

## تدقیق در طریق

**۲۹- حدیث:** شرک میری امت میں (یعنی) بعض میں صاف چٹان پر چیزوں کے چلنے کی آواز سے بھی زیادہ خفی ہوگا۔

**فائدہ:** اس حدیث میں وہ امر مذکور ہے جو اہل ارشاد و سالکان طریقت کو جلتاتے رہتے ہیں یعنی اعمال باطنہ میں تدقیق (وکاوش) اور اہل ظاہر اس کو غلو اور تشدید کرتے ہیں (اور اس وجہ سے اہل طریق پرانکار کرتے ہیں۔ چنانچہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے شرک کا ایک درجہ ایسا خفی ارشاد فرمایا اور ظاہر ہے کہ مقصود اس تنیبہ سے اہتمام حرز ہے یہ تدقیق نہیں تو کیا ہے مگر تعقیب نہیں ہے)۔

## كتاب الصلوة

### قرب خاص کے علاوہ قرب علمی کا ہونا

**۳۰- حدیث:** سب سے زیادہ قرب کی حالت جو بندہ کو اللہ سے ہوتی ہے وہ یہ ہے کہ وہ سجدہ میں ہو۔

**فائدہ:** اس حدیث میں اس پر دلالت ہے کہ اہل طاعت کے قرب کی حقیقت قرب علمی کے سوا ہے کیونکہ قرب علمی تو اہل عبادت کے ساتھ خاص نہیں (اور یہاں ساجد کے ساتھ خاص کیا گیا ہے) اور یہ وہ قرب خاص ہے جس کی تحقیقیں کا امر کیا گیا ہے۔

(۲۸) اس کو یقینی نے دلائل الحجۃ میں ابوذر کی روایت سے ذکر کیا اور یہ بھی کہ صالح بن ابی الاصرہ حافظ نہیں ہے اور حفظ بندی سلیمان کے ایک شخص غیر معلوم الاسم کی روایت ہے (۲۹) ذکر کیا اس کو ابو یعلی اور ابن عدری نے اور ابن حبان نے ضعفاء میں ابو بکر کی روایت سے اور احمد و طبرانی نے اسی کے تقریب الیموی کی روایت سے نقل کیا ہے۔

(۳۰) روایت کیا اس کو مسلم نے ابو ہریرہؓ کی روایت سے۔

## نماز میں مذمومات نفس کا تعین

**۳۱۔ حدیث:** جو شخص ایسی دور کتعین پڑھے جن میں اپنے نفس سے کسی قسم کی دنیا کی باتیں نہ کرے اس کے تمام گزشتہ گناہ بخش دیئے جاتے ہیں۔

**فائدہ:** اس حدیث میں یہ مسئلہ ہے کہ جو حدیث انس کمال صلوٰۃ میں مخل ہے وہ وہ ہے جو قصد اختیار سے ہو جیسا کہ تحدث کالفاظ اس پر وال ہے کیونکہ تحدث اور ہے اور تحدث اور (اور حدیث میں تحدث آیا ہے) پھر وہ (حدیث انس اختیاری) بھی علی الاطلاق مذموم نہیں بلکہ وہ (مذموم ہے) جو دنیا کی قبلی سے ہو اور جو غیر یعنی دین ہے وہ مذموم نہیں لیکن یہ (مذموم نہ ہونا) ضروری کے ساتھ خاص ہے اور اسی سے اس اشکال کا جواب نکل آیا جو حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے قول پر وارد کیا جاتا ہے کہ وہ فرماتے ہیں کہ میں اپنے شکر کی تیاری کیا کرتا ہوں اور نماز کی حالت میں ہوتا ہوں (حاصل جواب یہی ہے کہ یہ حدیث انس گواختیاری ہو گردیں اور ضروری ہے) باقی جو غیر ضروری ہو اس کی نفعی اس حدیث سے ہوتی ہے کہ حضوان قدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک ایسی ہی حدیث میں ارشاد فرمایا کہ ان دور کتعوں پر اپنے قلب سے متوجہ رہے (اور نفعی) اس لئے ہوتی ہے) کرتے چہ الی الصلوٰۃ توجہ ای غیر الصلوٰۃ کے ساتھ مجتمع نہیں ہوتی اور اس ضروری (دینی حدیث انس) کے جائز رکھنے کی طرف میری رائے کی رسائی ہوئی ہے جس کو من الدنیا اور الائچیر سے اخذ کیا ہے جو اس حدیث میں ہے دوسرے محققین سے بھی رجوع کر لیا جائے۔

## نماز میں خشوع اور نماز کے بعد دعا

**۳۲۔ حدیث:** نمازوں کا نام ہے اظہار مسکنت اور دعا اور تضرع۔

(۳۱) روایت کیا اسکواہن الی شیرب نے صد بن اشیم کی حدیث سے مرسا اور یہ حدیث چھین میں حضرت عثمانؓ کی روایت سے اول میں زیادت کیا تھے اور اس میں بشی من الدنیا نہیں ہے اور طبرانی نے اوسط میں الائچیر بڑھا لیا ہے۔

(۳۲) روایت کیا اس کو ترنی سمجھنے اور نسائی نے اس کے قریب قریب فضل بن عباس کی حدیث سے باتفاق مظہر اور پوری حدیث (احیاء میں) اس طرح ہے کہ نماز صرف ان چیزوں کا نام ہے اظہار مسکنت اور تواضع اور تضرع اور رفت قلب اور اظہار نماست اور یہ کہ دنوں ہاتھ اٹھا کر اللہم اللہم کو (یعنی دعا کرو) جو شخص ایمان کرے اس کی نماز اخوری ہے۔

میں کہتا ہوں کہ تشقیع یہ یک لمحہ کو ترغیب میں بھی ترمذی اور نسائی اور صحیح ابن خزیم سے نقل کیا ہے یعنی دونوں ہاتھ پروردگار سے دعا کرنے کے لئے اس طرح اٹھاؤ کہ ہتھیلیوں کا رخ چہرے کی طرف رہے اور یا رب یا رب کہو اور جو ایسا نہ کرے اس کی نماز ناقص ہے اور اس کے ترک کو جو موجب نقصان فرمایا گیا ہے۔ یہ نقصان فضیلت میں ہے نہ کہ صحت (نماز) میں۔

**فائدہ:** دو چیزوں پر اس سے دلالت ہوئی ایک خشوع کا نماز میں مطلوب ہونا دوسرے نماز کے بعد دعا کا مشرع ہونا جیسا صلحاء اور نمازیوں میں معتمد ہے کیونکہ ہاتھ اٹھا کر دعا کرنا نماز کے اندر تو ہو نہیں سکتا۔

### طریقہ تکمیل نماز

۳۳۔ **حدیث:** جب تم نماز پڑھو تو اس شخص کی سی نماز پڑھو جو دنیا کو چھوڑنے والا ہو (اور اس وجہ سے اس نماز کو آخربی نماز سمجھنے والا ہو)۔

**فائدہ:** اس حدیث میں تعلیم ہے طریقہ تکمیل نماز کی اس مراقبہ سے کہ یہ احتمال رکھے کہ شاید یہ آخربی نماز ہو اور یہ طریق عجیب ہے جو تجربہ کرے گا مشاہدہ کر لے گا۔

### ولولہ و عشق

۳۴۔ **حدیث:** حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی حدیث ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہم سے باقیں کرتے اور ہم آپ سے باقیں کرتے مگر جب نماز کا وقت آ جاتا تو آپ کی یہ حالت ہو جاتی گویا نہ آپ ہم کو پیچانتے ہوں اور نہ ہم آپ کو۔

**فائدہ:** یہ وہی از خود رفتگی اور عشق ہے جس کے اکثر اہل ظاہر منکر ہیں (اور صوفیہ اس کے قائل ہیں)

(۳۳) روایت کیا اس کو اہن ماجنے ابوالیوب کی حدیث سے اور حاکم نے سعد بن ابی وقاص کی حدیث سے اور حاکم نے اس کو صحیح الایسا دکھا اور تبیق نے زہد میں ابن عمرؓ کی حدیث سے روایت کیا اور انسؓ کی حدیث سے اس کے قریب تریب۔ (۳۴) ازوی نے ضعفاء میں سوید بن عفیل کی حدیث سے مرسل روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب اذان سنتے تھے تو یہ حالت ہو جاتی کہ گویا آپ کی کوئی نہیں پیچانتے۔

## احضار قلب کا شرط قبول ہونا

**۳۵۔ حدیث:** اللہ تعالیٰ اسی نماز کی طرف نظر بھی نہیں فرماتے جس میں

آدمی اپنے قلب کو اپنے بدن کے ساتھ حاضر نہ کرے۔

**فائدہ:** اس میں صریح دلالت ہے اس پر کہ قلب کا حاضر رکھنا جو کہ فعل اختیاری ہے شرط ہے قبول اطاعت کی نہ کہ قلب کا حاضر رہنا جو کہ امر غیر اختیاری ہے (اور احضار کا شرط نہ کہنا تفریط ہے اور حضور کا شرط کہنا افراط ہے)۔

## اصلاح باطن کا اصلاح ظاہر کے لئے مستلزم ہونا

**۳۶۔ حدیث:** آپ نے ایک شخص کو دیکھا کہ نماز میں ڈاڑھی سے شغل کر

رہا ہے۔ آپ نے فرمایا کہ اگر اس کا قلب خشوع والا ہوتا تو اس کے جوارج بھی خشوع والے ہوتے۔

**فائدہ:** اس میں اس پر دلالت ہے کہ باطن کا دعویٰ کرنا کذب ہے جبکہ ظاہری حالت اس کے خلاف ہو ( بلکہ باطن جب درست ہو گا ظاہر ضرور ہی درست ہو گا)۔

## قطع اسباب مشوشہ

**۳۷۔ حدیث:** جس میں ممانعت ہے نماز پڑھنے سے ایسے شخص کے جس پر

پیشاب پاخانہ کا دباؤ ہو۔

**فائدہ:** اس حدیث میں اصل ہے ال طریق کے اس معامل کی کوہ اسباب

مشوشہ قلب کو قطع کرتے رہتے ہیں۔

(۳۵) میں نے اس حدیث کو ان لفظوں سے نہیں پایا اور محمد بن اصر نے کتاب الصلاۃ میں عثمان بن ابی دہش کی روایت سے مرسلاً نقل کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ کسی بندہ سے کوئی عمل قبول نہیں فرماتے یہاں تک کہ اس کا قلب اس کے بدن کے ساتھ حاضر ہو اور اس کو ابو منصور دیلی نے منذر الفردوس میں ابی بن کعب کی حدیث سے روایت کیا ہے اور اس کے اسناد ضعیف ہیں۔ (۳۶) اس کو حکیم زرنی نے نوادر میں ابوہریرہ سے سن ضعیف سے روایت کیا ہے اور معروف یہ ہے کہ یہ سعید بن الحسین کا قول ہے روایت کیا اس کو ابی شیبہ نے مصنف میں اور اس کی مندیں ایک ایسا شخص ہے جس کا نام نہیں بتایا گیا۔ (۳۷) اس قول تک کہ مسلم نے حدیث عائشہ سے روایت کیا ہے کہ کھانے کے سامنے آنے پر نماز نہیں اور تاسیٰ حالت میں کر پیشاب پاخانہ اس سے کشاشی کرتے ہوں۔

## غیرت

**۳۸- حدیث:** یہ روایت کہ ابو طلحہ رضی اللہ عنہ نے اپنے ایک باغ میں نماز پڑھی جس میں ایک درخت تھا اس درخت میں ان کو ایک پرندہ کا پرخوشنما معلوم ہوا پوری حدیث سہوفی الصلوٰۃ ان کے اس باغ کو تقدیق کر دینے کے باب میں ہے۔  
**فائدہ:** اس حدیث میں حال غیرت کی اصل ہے یعنی ایسی چیز کو اپنے سے جدا کر دینا جو کہ محبوب اور مطلوب سے مانع ہو (جیسا ان صحابی کو باغ کی طرف توجہ ہونے سے نماز میں سہو ہوا انہوں نے اس کو اپنی ملک سے خارج کر دیا)۔

**۳۹- حدیث:** اے بلال، ہم کو راحت دے۔

**فائدہ:** اس حدیث کے دو محل ہیں ایک راحت دنیا نماز میں اور اس کے مقدمات میں مشغول ہونے کے ساتھ اور دوسرا راحت دنیا نماز سے فارغ ہونے کے ساتھ پہلی راحت لقاء کی ہے اور دوسری راحت رضا کی ہے (اور دونوں مطلوب ہیں) باقی یہ راحت کہ بوجھ اتر گیا یہ خط ہے جو بین کا اور اس راحت کی علامت یہ ہے کہ وہ لوگ مشغولی سے راحت نہیں پاتے جیسے وہ لوگ اظفار سے خوش ہوتے ہیں روزے سے خوش نہیں ہوتے بخلاف حال والصلین کے ان کو روزہ سے بھی ایک فرحت ہوتی ہے (فرحت لقاء) اور اظفار سے دوسری فرحت ہوتی ہے (فرحت رضا)

## اللہ سے حیاء اور اس کا طریق

**۴۰- حدیث:** ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے پوچھا کہ خدا تعالیٰ سے حیا کرنا کیسے ہتا ہے آپ نے فرمایا کہ اس سے ایسی حیا کرو جیسے اپنی قوم کے مرد صاحب سے کرتے ہو۔  
**فائدہ:** اس میں آسان طریقے کی تعلیم ہے حیاء کی جو کہ مانع ہے محصیت سے اس

(۲۸) امام بالک نے عبد اللہ بن ابی بکر سے روایت کیا ہے کہ ابو طلحہ صاری نے اس پر جہاں طرح ذکر کیا (جیسا اوپر گزرا)  
(۲۹) دارقطنی نے علی میں حدیث بلال سے روایت کیا اور ابو داؤد نے اس کے قریب بانادیج ایک ایسی صحابی کی حدیث سے روایت کیا جن کا نام نہیں لیا گیا۔ (۳۰) خراطی نے مکارم اخلاق میں روایت کیا ہے اور بیہقی نے شعب میں حدیث سعید بن زید سے مرسلا روایت کیا اسی کے قریب اور بیہقی نے سند میں ابن عمرؓ کی زیادتی کے ساتھ روایت کیا اور علی میں دارقطنی نے ابن عثیمؓ سے اسی کا قول روایت کیا اور یہ بھی کہا کہ یہ صواب کے مشاپہ تر ہے بیوہ اس کے کہ سعید بن زید کی حدیث سے وارد ہوا ہے جو کہ عشرہ پیشہ میں سے ہیں۔

طور پر کہ اس امر کو مُتّحضر رکھا جائے کہ اگر مجھ کو فلاں بزرگ میری قوم کا دیکھتا ہوتا تو میں معصیت پر بھی اقدام نہ کرتا تو حق تعالیٰ اس کا زیادہ مستحق ہے کہ اس سے حیا کی جائے۔

### عدم تحدید صلوٰۃ اللیل

۳۱- حدیث: وَرَبِّيْنِ صَلَوَةً لِلَّیلِ حِسْ مِیں تَجْهِیدِ رَوْنَوْنَ آگے) سترہ رکعت ہیں۔

فائدہ: اس حدیث میں اس پر دلالت ہے کہ صلوٰۃ اللیل وس یا بارہ رکعت کے ساتھ محدود نہیں پس اس عادت پر انکار نہ کیا جائے گا کہ بعض مشائخ شب میں سو رکعت یا زیادہ پڑھتے تھے (اور یہ زیادت تحدیدات پر زیادت نہیں ہے اور یہ فرق سمجھنا اکثر موقع پر مجتہدین ہی کا کام ہے)۔

### حقیروں سے استفادہ

۳۲- حدیث: اگر شیر خوار بچ نہ ہوتے اور کوزہ پشت بوڑھے نہ ہوتے۔

فائدہ: اس میں خود بینی کی جزو قطع کردی گئی ہے اس طرح سے کہ ایسے لوگوں سے فائدہ حاصل کرنے کا مرابتہ کیا جائے جو حقیر سمجھے جاتے ہیں

### عمل میں مداومت

۳۳- حدیث: سب سے زیادہ محبوب اللہ تعالیٰ کوہ عمل ہے جو دام ہو گو قلیل ہی ہو۔

فائدہ: اور یہ وہ مسئلہ ہے جس میں اہل طریق میں سے دو شخصوں میں بھی اختلاف نہیں۔

### وابال ترك معمولات

۳۴- حدیث: حضرت عائشہ رضی اللہ عنہ کی حدیث کو جو شخص کوئی عبادت

(۳۱) اہن مبارک نے طاؤس کی حدیث سے روایت کیا ہے کہ آپ شب میں سترہ رکعت پڑھتے تھے (تجھدو رکی)

(۳۲) اس کوئی نہیں نے ابو ہریرہؓ کی حدیث سے روایت کیا ہے اور ضعیف بھی کہا ہے اور پوری حدیث یہ ہے اور چ نے والے بہام نہ ہوتے تم پر عذاب باش کی طرح برستا۔

(۳۳) آں کو بخاری وسلم نے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی حدیث سے روایت کیا ہے۔

شروع کرے پھر اس کو اکتا کر چھوڑ دے۔ اللہ تعالیٰ اس کو مبغوض رکھتا ہے۔

**فائدہ:** مبغوضیت کے درجات ہیں ادنیٰ درجہ محبت خاصہ سے محروم ہو جانا ہے اور اگر معنی تبادر، ہی مراد لئے جائیں (یعنی نفرت و عداوت) تو اس پر محمول کیا جائے گا کہ اس (درجہ تبادرہ) کی طرف اکثر مفسحی ہو جاتا ہے اور اہل طریق میں اہل بصیرت واللٰہ تجوہ نے اس کی تصریح کی ہے کہ اعراض کی ایک ابتدا ہے اور وہ ترک ہے اور ایک انتہا ہے اور وہ بندہ کا بغض کرنا ہے اللہ تعالیٰ کے ساتھ جو موجب ہو جاتا ہے اللہ تعالیٰ کے بغض کو بندہ کے ساتھ خدا تعالیٰ اپنی پناہ میں رکھے تزلی سے بعد ترقی کے پس (اس تقریر کے بعد) یہ اعتراض واقع نہیں ہوتا کہ اس سے مستحب کا واجب ہونا لازم آتا ہے اور ملالت کی جو قید لگائی یہ احتراز ہے عذر سے (کیونکہ عذر سے ترک کرنا اس کے لئے بلکہ نقص اجر کے لئے بھی موجب نہیں)۔

### كتاب الزكوة

معاد اور معاش ضروری کے درمیان مزاہمت نہیں ہے

**۳۵- حدیث:** حلال روزی کا تلاش کرنا فرض ہے۔ بعد (دینی) فراغ کے فائدہ: اس میں دلالت ہے اس پر کہ معاد میں مشغول ہونا منع نہیں ہے ضروری معاش میں مشغول ہونے سے جیسا اہل غلوت بحث ہے (بلکہ معاد میں اعانت و تقویت کا سبب ہوتا ہے)۔

### حقوق عباد خصوصاً مشارک کے حقوق کی تاکید

**۳۶- حدیث:** جو شخص آدمیوں کا شکرگزار نہ ہو وہ اللہ تعالیٰ کا بھی شکرگزار نہیں۔ فائدہ: اس حدیث میں اس پر دلالت ہے کہ حق تعالیٰ کے حقوق کا ادا کرنا حقوق خلافت کو ضعیف نہیں کرتا بلکہ اس کو موکد کرتا ہے خصوصاً ایسے بندوں کے حقوق کو جو کہ

(۲۳) ابن انسی نے اس کو ریاض الحجۃ میں حضرت عائشہ پر موقوفاً روایت کیا ہے۔

(۲۴) اس کو طبرانی نے اور شعب الایمان میں بنیانی نے ابن مسعود کی حدیث سے بعد ضعیف روایت کیا۔

(۲۵) اس کو ترمذی نے ابو حیید کی حدیث سے روایت کیا اور حمیم کی اور ابوداؤ داود ابن حبان نے اس کے قریب قریب ابو ہریرہؓ کی حدیث سے روایت کیا اور اس کو حسن صحیح کہا۔

وصول الی الحق میں معین ہوتے ہیں جیسے مشائخ (وہادین) اور ان حضرات کے حقوق یعنی ان کی اطاعت و تنظیم کے مؤکد ہونے پر علاوہ اس حدیث کے اوستقل دلائل بھی ہیں۔

۳۷- حدیث: جو شخص تمہارے ساتھ کوئی احسان کرے تم اس کی مكافات کرو۔

فائزہ: اس میں بھی وہی مضمون ہے جو اس سے پہلی حدیث میں تھا (یعنی شکریہ حسن)

### عدم تنافی درمیان توکل واذ خار ضروري

۳۸- حدیث: آپ نے اپنے عیال کے لئے ایک سال کا غلہ جمع فرمایا۔

فائزہ: اس سے ثابت ہوا کہ کسی مصلحت سے (بقدرت ضرورت) ذخیرہ رکھ لینا نہ توکل کے منافی ہے اور نہ کمال توکل کے کیونکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے کامل ہونے میں کسی کو بھی کلام نہیں پھر وہ مصلحت عام پے خواہ عیال کی مصلحت ہو خواہ نفس کی مصلحت ہو یعنی تحصیل اطمینان و ازالۃ تشویش کیونکہ طبائع فطرتاً مختلف ہوتی ہیں بعضوں کو یکسوئی بدلوں اسباب یکسوئی کے میسر نہیں ہوتی پس حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ذخیرہ فرمایتا ایسے لوگوں پر رحمت اور شفقت تھی باوجود یہاں کو یکسوئی میں اسباب کی حاجت نہ تھی خوب سمجھ لو۔

### تعیم حسن معاشرہ

۳۹- حدیث: جب تمہارے پاس کسی قوم کا شریف آئے تو تم اس کا اکرام کرو۔

فائزہ: اس میں اس عادت کی دلیل ہے جو اہل طریق کا معمول ہے کہ ہر شخص کے ساتھ ( بلا تخصیص نیک و بد کے ) ایسی حسن معاشرت کا معاملہ کرتے ہیں جو اس کے مرتبہ کے مناسب ہے۔

(۳۷) اس کو ابو داؤد و رشائی نے ابن عمر کی حدیث سے بساندیج لفظ من منع سے روایت کیا ہے (بجا یے امری کے اور حاصل دونوں کا ایک ہی ہے) اور پوری حدیث یہ ہے کہ اگر تم کو (مكافات کرنے کی) استطاعت نہ ہوتی اس کے لئے اتنی دعا کرو کہ تم کو یہ معلوم ہونے لگے کہ تم نے اس کی مكافات کر دی۔

(۳۸) اس کو خازی و سلم نے حضرت عمرؓ کی حدیث سے روایت کیا کہ آپ اپنے الی کا سال بھر کا خرچ جدار کھیتے تھے۔

(۳۹) روایت کیا اس کو ابن ماجہ نے ابن عمر کی حدیث سے اور ابو داؤد نے مرسیل میں فتحی کی حدیث سے بعد صحیح روایت کیا اور کہا کہ یہ حصلہ بھی روایت کیا گیا ہے مگر ضعیف ہے اور حاکم نے اس کے قریب قریب مجدد بن خالد انصاری کی حدیث سے تقلیل کیا جس کو انہوں نے اپنے باب سے روایت کیا اور اس کے اسناد کی صحیحی کی۔

## كتاب الصوم

### عدم استحقاق صغار

**۵۰- حدیث:** نظر (بد) ایک زہر آسود تیر ہے ابلیس کے تیروں میں سے۔  
**فائزہ:** اس میں دلالت ہے کہ صغیرہ گناہوں کو سرسری نہ سمجھے۔ بھی اس کا مفسدہ کبار سے بھی بڑھ جاتا ہے (گودہ ذات خاص ہی کی طرف راجح ہوا اور کبیرہ جو مفسدہ میں قوی ہوتا ہے وہ مفسدہ عامہ ہے) بالخصوص نظر جوشہوت سے ناشی ہو یا اس سے شہوت ناشی ہو فی الحال یافی المال (بسیل احتمال) اور اس کی وہی حالت ہے جس کو بعض الٰی تجربے نے فارسی (شعر) میں ظاہر کیا ہے۔

درون سینہ من زخم بے نشان زده      بحیر تم کہ عجب تیر بے کماں زدہ  
 میرے سینے میں تو نے ایک بے نشان زخم پیدا کر دیا ہے، میں حیرت میں ہوں کہ  
 تو نے بغیر کمان کے عجب تیر مارا ہے۔

## كتاب الحج

### اتباع معاملات حق مع عبد

**۵۱- حدیث:** جس کو کسی چیز میں رزق ملتا ہواں کو چاہئے کہ اس میں لگا رہے اور جس کی معاش کی چیز میں ہو گئی ہواں سے منتقل نہ ہو یہاں تک کہ اس میں خود تغیر ہو جائے۔  
**فائزہ:** (اہل طریق نے) اسی پر تمام معاملات کو جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے بندہ کے ساتھ واقع ہوتے ہیں قیاس کیا ہے جن کی معرفت بصیرت و فراست و خصوصیات واقعات سے ہو جاتی ہے (اس معرفت کے بعد وہ ان میں تغیر و تبدل از خود نہیں

(۵۰) اس کو حاکم نے حدیث کی حدیث سے روایت کیا ہے اور اس کے اسناد کی صحیحی کی۔

(۵۱) روایت کیا اس کو ابن ماجہ نے اُس کی حدیث سے بعد حسن جملہ اولیٰ کے ساتھ اور عائشہ کی حدیث سے اُسی سند کے ساتھ جس میں جہالت ہے اس لفظ سے کہ جب اللہ تعالیٰ تم میں سے کسی کا رزق کی خاص ذریعہ سے مسبب فرمادے اس کو چھوڑنا نہ چاہئے جب تک کہ اس میں تغیر یا ناموافقت نہ ہو جائے۔

4 کرتے) اور یہ امر قوم کے نزدیک مثل بدیہیات کے بلکہ مثل محسوسات کے ہے جس کی وہ اپنے احوال میں رعایت رکھتے ہیں۔

## زیارت قبر نبوی

۵۲- حدیث: جو شخص میری زیارت میری وفات کے بعد کرے اس نے گویا میری زیارت میری حیات میں کی۔

۵۳- حدیث: جو شخص میری زیارت کرنے کے لئے آئے اور اس کا مقصود بجز میری زیارت کے اور پچھنہ ہو اللہ تعالیٰ پر حق ہو گا کہ میں اس کا شفیع ہوں۔

فائدہ: ان دونوں حدیثوں کا مدلول ظاہر ہے اور یہ زیارت (قبر نبوی) مسحیات میں اوروں سے مؤکد ہے خصوصاً عشاق کے نزدیک اور لا تشد الرحال والی حدیث ان اعمال میں ہے جن کا دوسرا سے افضل ہونا منقول نہیں کیونکہ ایسے اعمال کی افضلیت کا محض رائے سے اعتقاد کر لینا بادعت ہے۔

## صالحین کی وضع اختیار کرنا

۵۴- حدیث: جو شخص کسی قوم کی شاہست اختیار کرے وہ انہی میں سے ہے۔ فائدہ: یہ عام ہے تشبہ مُحَمْدٌ اور مذموم دونوں کو اور یہ اصل ہے صلحاء کی وضع اختیار کرنے کی بنیت برکت کے نہ بنیت دعویٰ کمال غیر حاصل و شہرت کے۔

۵۵- حدیث: اللہ تعالیٰ نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر کیلئے ایک فرشتہ مقرر کر رکھا ہے کہ وہ آپ کو اس شخص کا سلام پہنچاتا ہے جاپ پا آپ کی امت میں سے سلام بھیجے۔

فائدہ: اور چونکہ یہ امر غیر مدرک بالقياس ہے اس لئے غیر منصوص کی طرف متعدد نہ ہو گا اپس دوسرے اولیاء و مقبولين کے خطاب کا اذن نہ دیا جائے گا خواہ وہ زندہ ہوں یا مردہ ہوں کیونکہ ایسی نص ان کے باب میں نہیں آئی اور ایسے امور میں محض امکان کافی نہیں۔

(۵۲) روایت کیا اس کو وار قطعی نے این عمر کی حدیث سے۔ (۵۳) روایت کیا اس کو طبرانی نے این عمر کی حدیث سے اور این اسکن نے اس کی صحیح کی۔ (۵۴) روایت کیا اس کو ابوداؤ نے این عمر کی حدیث سے بعد صحیح۔

(۵۵) روایت کیا اس کو سنائی اور این حبان اور حامم نے این مسعود کی حدیث سے اس لفظ کے ساتھ کہ اللہ تعالیٰ کے کچھ فرشتے ہیں جو زمین میں سیاحت کرتے ہیں میری امت کی طرف سے مجھ کو سلام پہنچاتے ہیں۔

## كتاب القرآن

**غلبہ ذکر میں بعض طاعات غیر واجبہ کا ترک کرنا**

۵۶-حدیث: اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں جس شخص کو تلاوت قرآن مجھ سے دعا کرنے اور حاجت مانگنے کی فرصت نہ لینے دے میں اس کوشش کریں کا ثواب دوں گا۔  
فائدہ: اس میں اصل ہے مشائخ کے اس معقول کی کہ وہ بعض مریدوں کو بعض طاعات پر محدود کر دیتے ہیں اور بعض طاعات سے روک دیتے ہیں اور مفصل تقریار اس کی رسالہ حقیقتہ الطریقہ میں حدیث بست و سوم کے تحت میں ہے۔

## اصل بعض القاب صوفیہ

۷۵-حدیث: اہل قرآن اللہ والے ہیں اور اللہ تعالیٰ کے خاص ہیں۔  
فائدہ: اس میں اصل ہے ان القاب کی جو صوفیہ میں متعارف ہیں جیسے اہل اللہ اور خاصان خدا اور اسی قسم کے۔

## ثابت کرنا ظلمت اور نور کا قلب کے لئے

۵۸-حدیث: یہ قلوب (کبھی) زنگ آلوہ ہو جاتے ہیں جیسا لواہ زنگ آلوہ ہو جاتا ہے عرض کیا گیا کہ اس کا جلا کیا ہے آپ نے فرمایا تلاوت قرآن اور موت کا یاد کرنا۔  
فائدہ: اس میں اصل ہے ایسے اطلاقات کی جو قوم میں شائع ہیں جیسے ظلمت اور جلا قلوب کے لئے۔

(۵۶) اس کو ترمذی نے ابو عیین کی حدیث سے روایت کیا ہے کہ جس شخص کو قرآن میرے ذکر یاد عاصے مشغول کر دے میں جس قدر اور ساتھوں کو دیتا ہوں اس شخص کو سب سے زیادہ دوں گا اور ترمذی نے اس کو سن غریب کہا ہے اور ابن شاہین نے اس کو مصنف کے الفاظ سے روایت کیا۔

(۷۵) روایت کیا اس کو نسائی نے من کبھی میں اوانہن ماجدہ اور حاکم نے حدیث اس سے باسنا حسن۔

(۵۸) روایت کیا اس کو ترمذی نے شب عرب میں ابن عمر کی حدیث سے بد ضعیف۔

## تواجد بے غرض محمود

**۵۹۔ حدیث:** قرآن مجید کی حلوات کرو اور وہ اگر وہ نہ سکھ تو رونے کی شکل بناؤ۔  
**فائدہ:** اس میں اثبات ہے تواجد یعنی اہل وجود کے ساتھ تجہہ کا جبکہ غرض کسی حال محمود کا پیدا کرنا ہونماش مقصود نہ ہو (کہ اس کو شیعہ بالمیمع طرف رایا گیا ہے)۔

## ذکر جلی و خفی کی فضیلتوں کا فرق

**۶۰۔ حدیث:** بہترین رزق وہ ہے جو کافی ہو جائے اور بہترین ذکر وہ ہے جو خفی ہو۔  
**فائدہ:** یہ خیر ہونا (ذکر خفی کا) باعتبار اصل کے اور اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ جہر میں کسی عارض کے سبب بھی خیریت اور افضلیت نہ ہو (اور اس عارض کو حضرات صوفیہ جانتے ہیں اور اس پر دلائل رکھتے ہیں)۔

## بعض احوال میں جمع خاطر کو کثرت ثواب پر ترجیح ہے

**۶۱۔ حدیث:** آپ نے ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے فرمایا کچھ قرآن پڑھو۔  
انہوں نے عرض کیا میں پڑھوں حالانکہ آپ پر قرآن نازل ہوا آپ نے فرمایا میں چاہتا ہوں کہ دوسرے سے سنوں۔

**فائدہ:** اس میں دلالت ہے کہ اجتماع خاطر بعض احوال میں اس درجہ مقصود ہے کہ (اس کی رعایت سے) اس طاعت پر قناعت کر لی جاتی ہے جو اجر میں کم ہے اس لئے کہ اس میں کلام نہیں کہ پڑھنے کا ثواب سنتے سے زیادہ ہے۔

## عبدات شاقہ کا منکرنہ ہونا

**۶۲۔ حدیث:** ابوذر کی حدیث کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہم میں ایک شب

(۵۹) روایت کیا اس کو ابن ماجہ نے سعد بن ابی وقار کی حدیث سے بسانا چیز۔

(۶۰) روایت کیا اس کو احمد اور ابن حبان نے سعد بن ابی وقار کی حدیث سے ہے۔

(۶۱) روایت کیا اس کو شیخین نے ابن حسروی کی حدیث سے۔

(۶۲) روایت کیا اس کو نسائی اور ابن ماجہ نے سعد مج

اس آیت کے ساتھ قیام فرمایا اسی کو بار بار پڑھتے تھے اور وہ آیت یہ ہے ان تعلیمیں اخ -  
فائدہ: اس میں اصل ہے کہ عبادات شاہق بھی مشروع ہیں جو بکثرت اہل شوق  
یا اہل خشیت سے منقول ہیں (جس پر خشک مراجوں کا اعتراض ہے)

### مخاہر شریعت علم کا ابطال اور علم وہی کا اثبات

۶۳- حدیث: حضرت علی رضی اللہ عنہ کی حدیث کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
نے مجھ سے کوئی خفیہ بات ایسی نہیں فرمائی جس کو اور لوگوں سے پوشیدہ رکھا ہو جس اس  
کے کہ خدا تعالیٰ کسی بندہ کو اپنی کتاب کے متعلق فہم عطا فرمادے۔

فائدہ: اس میں ابطال ہے جہلاء کے اس (بے بنیاد) زعم کا کہ وہ لوگ ایک علم  
باطنی منقول کا اثبات کرتے ہیں اس علم ظاہری منقول کے علاوہ اور نیز اس میں اثابت  
ہے علم وہی کا جس کی حقیقت فہم صحیح ہے جو نور قلب اور کمال تقویٰ سے پیدا ہوتا ہے (اور  
اس میں علم حدیث کی نفعی نہیں مقصود حصر اضافی ہے جس سے مقصود علم مزعوم کی نفعی ہے)۔

### عبادت میں نشاط کی رعایت

۶۴- حدیث: قرآن اس وقت تک پڑھو جب تک تمہارا دل لگے اور  
تمہارے بدن میں اثر ہو اور جب الجھنے لگو تو اس وقت گویا تم پڑھتے ہی نہیں اور بعض  
روایات میں ہے کہ جب تم الجھنے لگو تو کھڑے ہو جاؤ۔

فائدہ: اس میں رعایت ہے نشاط کی عبادت میں اور جب اکتا جائے تو اس کو  
دوسرے وقت پر کھٹک لیکن یہ حکم اس شخص کے ساتھ مخصوص ہے جو عبادت عبادت میں

(۶۳) اس کوئی نے الجھنے کی حدیث سے روایت کیا ہے کہ تم نے حضرت علیؓ سے کہا کیا تمہارے پاس رسول  
الله صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے جو قرآن کچھ اور شے بھی ہے انہوں نے فرمایا نہیں تم ہے اس ذات کی جس نے  
داش کو شکافت کیا اور جان کو پیدا کیا جو اس کے کہ خدا تعالیٰ کسی بندہ کو اپنی کتاب کے متعلق فہم عطا فرمائے۔ الحدیث  
اور وہ بخاری کے نزدیک ان الفاظ سے ہے کہ کیا تمہارے پاس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے کوئی اسی  
جنحی ہے جو قرآن میں نہ ہو اور ایک روایت میں یہ ہے کہ ایک بار یہ کہا اسکی چیز جلوگوں کے پاس نہیں۔

(۶۴) روایت کیا اس کو تھین نے جذب بن عبد اللہ بن جلی کی حدیث سے لفظی طالی (یعنی نقوموا) میں مگر اس میں  
ولاعت لے جلوگر نہیں ہے۔

راخ ہو (ایسے شخص کا جب جی گھبرائے تو مؤخر کر دے) باقی قبل رسوخ سواں وقت اپنے نفس کو مقتید کرنا ضروری ہے یہاں تک کہ عادت میں راخ ہو جائے (کیونکہ ابتدائیں تو تکلف ہوتا ہی ہے اگر اس وقت بھی ایسا کرنے لگے تو پھر عادت کی نوبت ہی نہ آئے)۔

## كتاب الاذكار والدعوات

### ذکر کی فضیلت اور ذکر قلبی و لسانی میں جمع کرنے کی فضیلت

۶۵- حدیث: اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں میں اپنے بندہ کے ساتھ ہوں جب

تک وہ میرا ذکر کرتا رہے اور میرے نام پر اس کے ہونٹ ملتے رہیں۔

فائدہ: اس حدیث میں فضیلت ہے ذکر کی اور نیز اس میں یہ بھی ہے کہ ذکر قلبی و ذکر لسانی کو جمع کرنا (جیسا کہ مجموعہ ذکر فی اور تحریکت اس پر دال ہے) بمقابلہ خالی ذکر قلبی اور خالی ذکر لسانی کے افضل ہے رہی یہ بات کہ ان دونوں (یعنی خالی ذکر قلبی اور خالی ذکر لسانی) میں کون افضل ہے سو یہ ایک مستقل بحث ہے اور ظاہر روایات کا یہ ہے خالی ذکر قلبی خالی ذکر لسانی سے افضل ہے۔

ذکر فی النفس کی تفسیر اور اس کی تمثیلات میں صوفیائے کرام کا اذر

۶۶- حدیث: حق تعالیٰ نے فرمایا جب میرا بندہ میرا ذکر کرتا ہے اپنے جی

میں میں اس کا ذکر کرتا ہوں۔ اپنے جی میں الحدیث۔

فائدہ: ذکر فی النفس کو ذکر فی الجماعة کے مقابلے میں لا تا اس پر دال ہے کہ مراد

ذکر فی النفس سے وہ ذکر ہے جس پر جماعت مطلع نہ ہو خواہ بالقلب ہو خواہ باللسان ہو

(۶۵) روایت کیا اس کو ابن ماجہ اور ابن حبان نے ابو ہریرہؓ کی حدیث سے اور حاکم نے کہا کہ صحیح الانسان وادی۔ (۶۶) روایت کیا اس کو بنخاری و مسلم نے ابو ہریرہؓ کی حدیث سے اور پوری حدیث یہ ہے کہ جب وہ میرا ذکر کرتا ہوں جماعت میں کیا کہ کرنا ہوں ایسی جماعت میں کیا کہ جماعت سے بہتر ہوئی ہے (یعنی ملا گکہ وار واح طیبہ) اور جب وہ مجھ سے ایک بالشت نزدیک ہوتا ہے میں اس سے ایک ہاتھ نزدیک ہوتا ہوں اور جب وہ مجھ سے ایک ہاتھ نزدیک ہوتا ہے تو میں اس سے ایک بارغ (یعنی دونوں ہاتھ کی کشادگی اور پھیلاؤ کی قدر) نزدیک ہوتا ہوں اور جب وہ میری طرف پل کر آتا ہے تو میں اس کی طرف دوڑ کر آتا ہوں۔

پس ذکر فی النفس کی تفسیر صرف ذکر بالقلب کے ساتھ کرنا (جیسا بعض نے یہ تفسیر کر کے اس سے ذکر قلبی کی افضیلت علی الاطلاق ثابت کی ہے) بلا دلیل ہے اور نیز اس میں صوفیہ کرام کا اذر ہے اس باب میں کہ وہ ذات و صفات کی تمثیلات لا یا کرتے ہیں جیسا اس حدیث میں تقریب و انتیت کے جملوں میں، قرب معنوی (اللہی) کو قرب حسی کے ساتھ تمثیل دی ہے (باعا و ذرا عادہ رولۃ کے قیود میں)۔

### حقیقت قبر

**۶۷- حدیث:** قبر یا ایک گڑھا ہے دوزخ کے گڑھوں میں سے یا ایک باغ ہے جنت کے باغوں میں سے۔

**۶۸- حدیث:** مومنین کی ارواح سبز پرندوں کے قابوں میں عرش کے نیچے معلق رہتی ہیں۔

**فائزہ:** مجموع حدیثین اس پر دلیل ہے کہ لفظ قبر جو نصوص میں وارد ہے اس کی تفسیر عالم برزخ ہے نہ یہ خاص گڑھا۔ چنانچہ مومن قبر میں ہے پھر (اسی حالت میں) وہ عرش سے بھی معلق ہے حالانکہ عرش عین حفرہ نہیں (اور اس تفسیر سے بہت سے اشکالات متعلقہ قبر رفع ہو جائیں گے)۔

### بیان تقویض دعا

**۶۹- حدیث:** ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی حدیث کہ بنہ سب سے زیادہ جوانپے رب سے قریب ہوتا ہے اس حالت میں جب وہ سجدہ میں ہو تو (اس میں) کثرت سے دعا کیا کرو۔

(۶۷) روایت کیا اس کو ترمذی نے ابوسعید کی حدیث سے کچھ تقدیم و تاخیر کے ساتھ اور ترمذی نے اس کو غریب کہا میں کہتا ہوں کہ اس (کی سند) میں عبد اللہ بن الولید و صانی ہیں جو ضعیف ہیں۔

(۶۸) روایت کیا اس کو ابن ماجہ نے کعب بن مالک کی حدیث سے کہ مومنین کی ارواح سبز پرندوں میں جنت کے درختوں سے معلق رہتی ہیں اور نسائی نے اس لفظ سے روایت کیا ہے کہ مومن کا نامہ (یعنی جان گویا) ایک طائر ہے اور روایت کیا اس کو ترمذی نے اس لفظ سے کہ شداء کی ارواح اخْرُ اور کہا کہ حسن ہے صحیح ہے۔

(۶۹) روایت کیا اس کو مسلم نے۔

**فائدہ:** اس حدیث سے معلوم ہوا کہ دعا ذکر کو عام ہے کیونکہ سجدہ میں جس کی کثرت مطلوب ہے وہ تسبیح ہے جو کہ ذکر ہے اور دعا کثرت سے (سجدہ میں) مطلوب نہیں جیسا کہ اس حدیث کا ظاہر ہے (اور یہ قواعد شرع سے ظاہر ہے پس (صاف) معلوم ہوا کہ تسبیح کو دعا فرمادیا گیا اس سے ثابت ہوا کہ الٰہ تقویض (جو کہ دعا نہیں کرتے وہ) بھی الٰہ دعا ہیں (کیونکہ الٰہ ذکر تو یقیناً ہیں پس ان پر ترک دعا کا یا حرمان عن برکات الدعا کا شبه غلط ہے)۔

### مجاہدہ اضطراریہ اور اہل اللہ کے بعض شکوؤں کی حکمت

**۷۔ حدیث:** جب اللہ تعالیٰ کی بنوہ سے محبت فرماتے ہیں تو اس کو کسی تکلیف میں بٹلا کرتے ہیں تاکہ اس کے عجز وزاری کو سین۔

**فائدہ:** یہ مجاہدہ اضطراریہ (کھلاتا) ہے اور اس میں اس شکایت کی حکمت بھی مذکور ہے جو بزرگوں سے منقول ہے۔ یعنی حضرات مقبولین جو ظاہراً بھی اظہار تکلیف کا کر دیتے ہیں گو صورتا شکایت ہے مگر معنی اظہار تضرع ہے یہ سمجھ کر کہ حق تعالیٰ کو یہ محظوظ ہے۔

### عدم تحریر عاصی باحتمال توبہ

**۸۔ حدیث:** اصرار کرنے والا نہیں ہے جس شخص نے استغفار کر لیا اگرچہ دن بھر میں ستر مرتبہ (معصیت کی طرف) عود کرے۔

**فائدہ:** اس حدیث میں استغفار کی فضیلت ہے اور یہ بھی ہے کہ کسی عاصی کو جو کہ توبہ کر چکا ہو یا اس کے توبہ کر لینے کا احتمال ہو حقیر نہ سمجھنا چاہئے۔ خلاصہ یہ ہے کہ تائب ذم اصرار سے بری ہے اور ہر عاصی میں احتمال تائب ہونے کا ہے اور مدار ذم کا (۷۰) روایت کیا اس کو ای منصور بیلی نے۔ منافقوں میں حضرت اُنس کی حدیث سے اس طرح کہ جب اللہ تعالیٰ کی بنوہ سے محبت فرماتے ہیں تو اس پر بلا کی بارش کرتے ہیں اور اسی حدیث میں یہ بھی ہے کہ اس شاخہ فرماتے ہیں اس کو اسی حالات میں رہنے دیا جائے کیونکہ میں اس کی آواز سننا چاہتا ہوں اور طبرانی کے نزدیک ابوا امام کی حدیث سے یہ مضمون ہے کہ اللہ تعالیٰ فرشتوں سے فرماتے ہیں میرے نہنے کی طرف جاؤ اور اس پر بلاغب بر سا اور اس میں یہ بھی ہے کہ میں اس کی آواز سننا چاہتا ہوں اور ان دونوں روایتوں کی مصدقہ ضعیف ہے۔

(۸۰) روایت کیا اس کا بیدلہ درمنی نے ابوکر کی حدیث سے اور درمنی نے اس کو فریب کہا اور اسکے حسنات تو یہیں ہیں۔

اصرار ہی تھا پھر کیا حق رہا لوم و استحقاق کا اسی لئے اہل اللہ کی کو حقیر نہیں سمجھتے۔

## اعتدال در مجاهدہ

۲۷۔ حدیث: شب کی مشقت مت جھیلو

۲۸۔ حدیث: عمل میں اتنا ہی بارا خٹاؤ جس قدر کہ طاقت رکھو کیونکہ اللہ تعالیٰ (جزادینے سے) نہیں اکتا تے یہاں تک کہ تم ہی (عمل کرنے سے) اکتا جاؤ گے۔

۲۹۔ حدیث: سب سے اچھا دین (کا کام) وہ ہے جو آسان ہو۔

۳۰۔ حدیث: کوئی ایسا شخص نہیں جو (اعمال میں) شدت کر کے دین پر غالب ہونا چاہے (یعنی) اس کی کوشش کرے کہ دین کا کوئی عمل کسی درجہ کا مجھ سے فوت نہ ہونے پائے) مگر دین ہی اس پر غالب رہے گا (یعنی وہ اس طرح دین پر بھیط نہ ہو سکے گا) پس طریق اعتدال پر چلو جو (کہ افراط و تفریط کے درمیان ہو) اور اگر اعتدال حقیقی سے عاجز ہو تو اس سے قریب قریب رہو (کذافی حاویہ البخاری عن ط)

فائزہ: اس کا یہ مطلب نہیں کہ اعتدال کا قصد ہی نہ کرو بلکہ بعد قصد اعتدال کے اگرنا کامی ہو تو اس کے قرب ہی کو نجت سمجھو اور کوتا ہی سے استغفار کرتے رہو۔ روایت کیا اس کو بخاری نے حدیث ابی ہریرہ رضی اللہ عنہ سے۔

فائزہ: متعلقہ باحدیث چار گانہ یہ سب حدیثیں اس پر دال ہیں کہ عمل میں سہل کو اختیار کرے (مطلق مشقت کی کلی مراویں بلکہ وہ مشقت جو قابل برداشت نہ ہو) اور حکمت اس اختیار ایسی (میں چند ہیں نمبر اخذ تعالیٰ کی رحمت سے قریب ہونا) (کیونکہ اصل منشاء یہیں کارہت ہے اور جہاں صورۃ عمر مشروع ہے معنی وہ بھی یہی ہے) نمبر ۲۷ خدا تعالیٰ

(۲۷) روایت کیا اس کو ابو منصور دیلمی نے مند الفردوس میں حدیث اُنس سے سند ضعیف کے ساتھ اور جامع سفیان میں ابن مسحود پر موقوف کر کے اس طرح ہے کہ اس شب پر غالب آنے کا اہتمام مت کرو (یعنی اس فکر میں مت پڑو کہ ہم تمام شب بیداری میں گزاریں اور نیند سے مغلوب ہو کر کسی حصہ میں نہ سویں)

(۲۸) (روایت کیا اس کو بخاری و مسلم نے حضرت عائشہؓ کی حدیث سے اور اس میں تکلفوں کی جگہ اکتفوا ہے (اس کے بھی وہی ممکنی ہیں)۔ (۲۹) روایت کیا اس کو احمد بن حنبل بن ادریع کی حدیث سے (مطلب یہ کہ قصداً اُسکی مشقت میں مت پڑو جو مطلوب نہ ہو)

کی نعمت (تیسیر) کا مشاہدہ نمبر دوام کی توفیق ہونا (جو کہ عمل شاق میں کم متوقع ہے)۔

### ترک دوام پر نکیر

۶۷۔ حدیث: سب سے زیادہ محبوب اللہ تعالیٰ کو اعمال میں وہ ہے جس پر دوام ہوا اگرچہ یہ (عمل) قلیل ہی ہو۔

فائزہ: اس حدیث میں ایک لطیف نکیر ہے ترک دوام پر۔ (اس طرح سے کہ اس کی تحسیل کیلئے قلت عمل کو گوارا فرمائیا تو عدم دوام کے ساتھ عمل کشیر کو بھی پسند نہیں کیا گیا تو ترک دوام ایسا ناپسند ہے کہ اس کا تدارک کثرت عمل سے بھی نہیں ہو سکا)۔

### ہزاری روزہ کی اصل

۶۸۔ حدیث: ابو ہریرہ کی حدیث جو شخص رجب کی ستائیسویں کا روزہ رکھے اللہ تعالیٰ اس کے لئے سانحہ مہینے کے روزوں کا ثواب لکھیں گے۔ اور وہ وہ دن ہے جس میں جبریل علیہ السلام محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوئے (کوئی خاص ہیوٹ مراد ہے مثلاً معراج کے لئے)

فائزہ: اگر یہ مہینے آدھے تیس کے لئے جائیں اور آدھے انتیس کے تو ان روزوں کی تعداد سات سو ستر ہوتی ہے اور عجیب نہیں کہ یہ اصل ہواں کی جو عام لوگوں میں اور عام عابدین میں مشہور ہے کہ یہ روزہ ہزار روزہ کے برابر ہے اور اس کا لقب ہزاری روزہ رکھتے ہیں اور شاید انہوں نے کسر کو سہولت کے لئے حذف کر دیا ہوا اور میں نے جو اپنے بعض رسائل میں اس کی لنگی کی ہے تو وہ اس اثر پر مطلع ہونے کے قبل ہے بشرطیکہ یہ اثر سند کی رو سے ثابت ہو اور مجھ کو سند کا علم نہیں۔

### رمضان کی عبادت کا تمام سال پر اثر

۶۹۔ حدیث: انس رضی اللہ عنہ کی حدیث جب جمعہ کا دن (معاشری سے) محفوظ

(۶۷) روایت کیا اس کو بخاری و مسلم نے حدیث عائشہ سے۔ (۶۸) روایت کیا اس کو ابو موسیٰ مدینی نے کتاب فتاویٰ اللیلی واللایام میں شہر بن حوشب کی روایت سے وہ ابو ہریرہ سے۔

رہے (ہفتہ کے) تمام ایام محفوظ رہتے ہیں اور جب رمضان کا مہینہ محفوظ رہے تو تمام سال محفوظ رہتا ہے۔ باب صلوٰۃ کے باب خاں ذکر یوم جمعہ میں یہ حدیث گزرو جکی ہے۔

**فائزہ:** اس حدیث میں دلیل ہے اس قول کی جس کو بعض اہل طریق نے فرمایا ہے کہ رمضان کی عبادت کو پورے سال کی عبادت و تقویٰ میں داخل ہے (یعنی اگر رمضان میں کوشش کر کے عبادت کرے تو سال بھر تک عبادت ہل ہو جاتی ہے۔

## کتاب آداب الاکل (عادات)

### توجیہ کلام مجازی

**۷۹- حدیث:** اللہ تعالیٰ بندہ سے قیامت کے روز فرمائیں گے اے ابن آدم میں بھوکا ہوا تو نے مجھ کو کھانا نہیں دیا۔

**فائزہ:** اس حدیث میں جواب ہے اس اعتراض کا جو صوفیہ کے اس کلام پر کیا جاتا ہے جس میں اس قسم کے مجازات وارد ہیں۔

### اختیار جانب سہل

**۸۰- حدیث:** رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو جب کبھی دو چیزوں کے درمیان اختیار دیا گیا آپ نے کہل چیز کو اختیار فرمایا۔

**فائزہ:** اس میں وہ معمول مذکور ہے جس پر محققین قائم ہیں (یعنی بلا ضرورت مشقتوں میں نہ پڑنا کیونکہ یہ دو چیزیں وہ و طریق ہیں جو مقصود تک پہنچانے میں برابر ہیں (اور طریق غیر مقصود ہے) اور غیر مقصود میں مشقت کرنا کچھ بھی مفید نہیں اور اس فائدہ کو کمر دیکھ لو جو باب سابق کے ختم کے قریب چار حدیثوں کے متعلق گزرو چکا ہے (اس میں بھی اس کے متعلق مضبوط ہے)

(۷۸) اس کو تما معاً بن حبان نے ضعفایں اور ابو شیم نے حلیہ میں حضرت عائشہ کی حدیث سے روایت کیا ہے اور یہ ضعیف ہے۔ (۷۹) اس حدیث کو مسلم نے ان الفاظ سے روایت کیا ہے کہ میں نے تمھے سے کھانا مانگا تو نے مجھ کو کھانا نہیں دیا۔ روایت کیا اس کو بخاری و مسلم نے حضرت عائشہ کی حدیث سے اور اس میں یہ زیادت بھی ہے کہ بشرطیکہ وہ کہل چیز نہ ہو اور اس زیادت کو مسلم نے بعض طرق میں ذکر نہیں کیا

## ریاء کی جذبہ

**۸۱۔ حدیث:** ابو داؤد نے ابن عباس رضی اللہ عنہ کی حدیث سے روایت کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان دو شخصوں کے طعام (قبول کرنے) سے منع فرمایا ہے جو ایک دوسرے سے بڑھنا چاہتے ہوں۔

**فائزہ:** اس میں ریا و تفاخر کی جذبہ مدت ہے ظاہر ہے

## کتاب آداب النکاح

### تجیہ کلام مجازی

**۸۲۔ حدیث:** حق تعالیٰ فرماتے ہیں مجھ کو کسی چیز میں ایسا تردید نہیں ہوتا جیسا اپنے مسلمان بندہ کی روح قبض کرنے میں تردہ ہوتا ہے جیسا اپنے مسلمان بندہ کی روح قبض کرنے میں تردہ ہوتا ہے (کیونکہ) اس کو موت ناگوار ہے (سواس کا مقتضیاً تو پہ ہے کہ اس کو موت نہ دوں) اور بہت سی حکمتوں سے (موت بھی اس کیلئے ضروری ہے (اس کا مقتضیاً ہے کہ اس کو موت دوں یہ سبب ہو جاتا ہے تردہ کا))

**فائزہ:** اس سے بھی وہی امر مستقاد ہوتا ہے جو اس کتاب آداب الامان کی سب سے پہلی حدیث میں ہے (کیونکہ) (توقف کو تردہ سے تعبیر فرمایا گیا)۔

### احوال کا غیر مقصود ہونا

**۸۳۔ حدیث:** ہر عمل کرنے والے کو (ابتداء میں) ایک جوش ہوتا ہے اور ہر جوش کو (آخر میں) سکون ہو جاتا ہے سو جس کا سکون میری سنت پوٹنی ہو وہ ہدایت پر ہا۔

**فائزہ:** اس میں اس پر دلالت ہے کہ (ایسے) احوال (جوش و خروش جو) نفسانی ہیں ہمیشہ نہیں رہا کرتے اور اصل مقصود عمل بالسنہ ہے نہ کہ ایسے کیفیات و احوال اور

---

(۸۲) اس کو بخاری نے ابو ہریرہ کی حدیث سے روایت کیا (اور) اس (کی روایت) میں خالد بن مقلد قطوانی منفرد ہے اور اس میں کلام کیا گیا ہے۔ (۸۳) روایت کیا اس کا حمد اور طبرانی نے عبد اللہ بن عمر و کی حدیث سے اور ترمذی کے زیک بھی اسی کے قریب قریب ہے ابو ہریرہ کی حدیث سے اور ترمذی نے اس کو حسن صحیح کہا ہے۔

اہل طریق نے اس کی تصریح فرمائی ہے۔

### مجاہدہ اضطراریہ

**۸۲- حدیث:** جب بندہ کے گناہ کثرت سے ہو جاتے ہیں تو اللہ تعالیٰ اس کو کسی فکر میں بیٹلا کر دیتے ہیں تاکہ ان گناہوں کا کفارہ کر دیں۔  
**فائدہ:** اس میں وہ مضمون ہے جس کی اہل طریق تصریح کرتے ہیں یعنی حزن کے منافع اور یہ مجاہدات اضطراریہ سے ہے۔

### حضرت مجتب کی خاطر ہدیہ دینا

**۸۵- حدیث:** آپ میں ایک دوسرے کو ہدیہ دیا کرو باہم مجبت بڑھ جائیگی۔  
**فائدہ:** اس میں اس عادت پر دلالت ہے جس پر اہل طریق عامل ہیں یعنی ہدیہ دینے کا اہتمام خالص مجتب کے سبب جو کہ دوسرے لوگوں میں نہیں پایا جاتا کیونکہ دوسروں کے ہدیہ میں کچھ نہ کچھ غرض ہوتی ہے۔

### کتاب آداب الکسب والمعاش

### کسب میں اعتدال کے ساتھ توکل

**۸۶- حدیث:** آپ نے پرندوں کا ذکر (اس طرح) فرمایا کہ (اگر تم لوگ اللہ تعالیٰ پر پورا توکل کرو تو تم کو پرندوں کی طرح رزق دیں جو صبح کو بھوکے نہ لئے ہیں اور شام کو شکم سیر لوئے ہیں۔  
**فائدہ:** اس میں صراحةً توکل کی تعلیم ہے اور اشارہ سمجھی فی کسب المعاش میں اعتدال کی ترغیب ہے کیونکہ (پرندوں کی) یا آمدورفت صبح و شام کی یہ بھی سمجھی ہے (طلب معاش میں)

(۸۳) روایت کیا اس کو احمد نے حضرت عائشہؓؒ کی حدیث سے مگر اس میں (بہم کی جگہ) بالحنن ہے (یعنی غم میں جلا کر دیجے ہیں) اس میں یہ بن الپی سلمیم ہے جو مختلف فیہ ہے۔ (۸۴) روایت کیا اس کو بخاری نے کتاب ادب المفرد میں اور بیہقی نے حدیث ابن ہریرہ سے سند جدید کیا تھا۔ (۸۵) روایت کیا اس کو ترمذی اور ابن ماجہ نے حضرت عمر کی حدیث سے ترمذی نے اس کو حسن صحیح کہا ہے۔

## نرمی

۸۷- حدیث: اللہ تعالیٰ ایسے شخص پر رحمت فرمائے جو حق میں نرم ہو  
خریدنے میں نرم ہو دوسرا کا حق دینے میں نرم ہوا پنا حق لینے میں نرم ہو۔  
فائدہ: اس میں نرمی کی اور معاملہ میں سہولت کی تعلیم ہے ظاہر ہے باستثناء اس  
موقع کے جہاں سختی کا حکم ہے۔

## كتاب الحلال والحرام

### اصل چله

۸۸- حدیث: ابو عیم نے حلیہ میں ابوالیوب کی حدیث سے یہ روایت کی ہے کہ  
جو شخص چالیس دن اللہ تعالیٰ کے لئے اخلاص اختیار کرے حکمت (علم) کے چشمے اس کے  
قلب سے اس کی زبان پر ظاہر ہونے لگتے ہیں اور ان عدی کے پاس اس کے قریب قریب  
ہے ابوالمویٰ کی حدیث سے اور انہوں نے اس حدیث کو منکر کہا ہے۔

فائدہ: اس حدیث میں اصل ہے چله کی (کیونکہ اس کا حاصل بھی چالیس روز  
تک اخلاص کے ساتھ اللہ کی عبادت کرتا ہے) اور برکات ہیں چله کے اور اثبات ہے  
علم لدنی کا کیونکہ جس علم کا اس میں ذکر ہے بلا واسطہ کسب وہ ثمرہ عمل و اخلاص کا ہے)

### معیار تقوی

۸۹- حدیث: جو چیز تم کو کھٹکے اس کو چھوڑ کرو وہ چیز اختیار کرو جو تم  
کو کھٹکے نہیں۔

فائدہ: اس حدیث میں تقوی کا معیار عظیم ہے (جو شخص کھٹک کی چیز کو چھوڑ دے  
گا وہ بھی حرام میں واقع ہو ہی نہیں سکتا۔

(۸۷) روایت کیا اس کو بخاری نے حضرت جابر کی حدیث سے۔ (۸۹) روایت کیا اس کو نسانی اور ترمذی اور  
حاکم نے حسن بن علی کی حدیث سے اور ترمذی و حاکم نے اس کی صحیح بھی کی۔

## دعوت قبول کرنے کو کسی شرط مباح سے مشروط کرنا

**۹۰- حدیث:** ایک فارس کے رہنے والے شخص نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت کی آپ نے فرمایا میں اور عائشہ دونوں چلیں گے آخر حدیث تک۔  
**فائزہ:** اس میں اس پر دلالت ہے کہ اگر دعوت کی منظوری کو کسی جائز شرط سے مشروط کر لے تو یہ امر نہ حق مسلم کے منافی ہے اور نہ حسن اخلاق کے (جیسا آپ نے یہ شرط لگائی کہ اگر حضرت عائشہ کی بھی دعوت کرو تو میں بھی منظور کرتا ہوں اور اس کا منظور نہ کرنا شاید اس وجہ سے ہو کہ کھانا ایک ہی کو کافی ہو گا اس نے چاہا ہو کہ حضور شکم سیر ہو کر کھالیں پھر آخراً منظور کر لینا اس خیال سے ہو کہ آپ کی تطیب قلب آپ کے شیع سے اہم ہے اور اس وقت تک جواب نازل نہ ہوا ہوگا)

**۹۱- حدیث:** اللہ تعالیٰ نے آدم علیہ السلام کو اپنی صورت پر پیدا کیا۔

**فائزہ:** اس میں انسان کے مظہر حق ہونے کا مسئلہ مذکور ہے کیونکہ صورۃ حقیقتاً ظہور ہی ہے۔

**۹۲- حدیث:** آدمی اپنے دوست کے طریق پر ہوتا ہے۔

**فائزہ:** اس میں بلغ احتیاط کی تعلیم ہے پیر بنا نے میں جو سب دوستوں میں اعظم ہے اور دوستی کے تعلق میں سب سے ادوم ہے۔

## طریقہ نصیحت

**۹۳- حدیث:** مومن آئینہ ہے دمرے مومن کا (وجہ تشبیہ عنقریب آتی ہے)

(۹۰) اس کو سلم نے حضرت اُس سے روایت کیا اور پوری حدیث یہ ہے کہ اس فارسی نے کہا کہ نہیں (یعنی حضرت عائشہ نہیں) آپ نے فرمایا کہ نہیں (یعنی میں بھی نہیں جاتا) پھر بعد میں اس نے آپ کی شرط کو منظور کر لیا ہے اُپ اور حضرت عائشہ دونوں آگے بیچھے ہوتے ہوئے چلے اس نے دونوں کے دروب وچہ بی پیش کی۔

(۹۱) روایت کیا اس کو سلم نے ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی حدیث سے۔

(۹۲) اس کو ابوداؤ داود رضی اللہ عنہ کی حدیث سے روایت کیا ہے اور رضی اللہ عنہ کی حدیث سے روایت کیا ہے اور رضی اللہ عنہ کی حدیث سے روایت کیا ہے اور حاکم نے اس کو حسن اور حاکم نے انشا اللہ کے ساتھ اس کو صحیح کہا ہے اور پوری حدیث یہ ہے کہ اچھی طرح دیکھ لینا چاہئے کس سے دلی دوستی کرتا ہے۔

(۹۳) روایت کیا اس کو ابوداؤ داود نے ابو ہریرہ کی حدیث سے اسناد حسن کے ساتھ۔

**فائدہ:** اس میں تعلیم ہے ایسے شخص کو نصیحت کرنے کے طریقہ کی جس میں کوئی عیب دیکھے وہ طریقہ یہ ہے کہ خود اس پر تو ظاہر کر دے اور دوسرا سے پر ظاہر نہ کرے جیسی آئینہ کی شان ہوتی ہے (کہ جب سامنے رکھو تمہارا عیب تم کو تو دکھلادے گا مگر دوسروں سے کہتا نہ پھرے گا اور تم پر بھی اظہار ایسے طور پر نہ کرے گا جس سے تمہاری دل آزاری ہو)۔

### شیخ سے معاملات جبکہ اس سے لغزش صادر ہو

**۹۲- حدیث:** پچو عالم کی لغزش سے (یعنی اس لغزش میں اس کا اتباع مت کرو) اور اس سے (اس لغزش کے سبب قطع تعلق مت کرو اور اس کے رجوع (الی الصواب) کے منتظر ہو) (انتظار کی غایت یہ ہے کہ اگر وہ رجوع نہ کرے اور اسی غلطی پر اصرار رکھے تو قطع تعلق کر دو)

**فائدہ:** اس حدیث کے عموم میں (شیخ کے) یہ معاملات بھی آگئے نہ برائشیخ سے اگر کوئی لغزش ہو جائے اس سے قطع تعلق کرنے میں جلد نہ کرے نمبر ۱۲ اس کے ساتھ ہتھی اس فعل میں اس کا اتباع بھی نہ کرے (غرض نہ عقیدت میں غلوکرے کے اس محصیت میں اتباع کرنے لگے نہ سو عقیدت میں غلوکرے کہ فی الفور اس سے قطع کر دے) نمبر ۱۳ اس میں اس سے قطع تعلق کا بھی مشورہ دیا گیا ہے جبکہ وہ اس امر غیر م مشروع پر اصرار کرے۔

### نہی از غلو

**۹۵- حدیث:** دوستی کراپنے دوست سے اعتدال کے ساتھ ممکن ہے کہ وہ کسی دن تیرا دشمن ہو جائے۔

**فائدہ:** اس حدیث میں نہی ہے معاملات میں غلوکرنے سے (اور اہل طریق میں اس کی تعلیم کا خاص اہتمام ہے)

(۹۲) روایت کیا اس کو بخوبی نے بجم میں اور ابن عدی نے کامل میں عمرو بن عوف کی حدیث سے اور دوноں نے عمرو کو ضعیف کہا ہے۔ (۹۵) اس کو ترمذی نے ابو ہریرہؓ کی حدیث سے روایت کیا اور اس کو غریب کہا میں کہتا ہوں کہ اس کے رجال ثقات ہیں جو مسلم کے رجال ہیں لیکن راوی نے اس کے مرفع ہونے میں تردید کیا ہے اور پوری حدیث یہ ہے کہ دشمنی کراپنے دشمن سے اعتدال کے ساتھ ممکن ہے کہ وہ کسی دن تیرا دوست ہو جائے۔

**۹۶۔ حدیث:** جس میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ایک پیر زن کے بزرگ داشت فرمائے کا قصہ ہے اور آپ کا یا رشاد کہ یہ ہمارے پاس حضرت خدیجہ کے زمانہ میں آتی تھی اور خوبی کے ساتھ نبہا کرنا ایمان کی بات ہے (اس لئے میں اس کی خاطر داری کرتا ہوں) فائدہ: اس میں رعایت ہے حقوق واجبہ و مناسبہ کی۔

### اصل عظیم حسن اخلاق

**۹۷۔ حدیث:** مسلمان (کامل) وہ ہے جس کے زبان اور ہاتھ سے مسلمان حفاظ ہیں (یعنی کسی کو ناقص ایڈانہ پہنچے۔ فائدہ: اس میں حسن اخلاق کا بڑا قاعدہ مذکور ہے جس پر ہزاروں احکام متفرع ہوتے ہیں (اگر اس کا استحضار رکھا جائے کہ ہم سے کسی کو اذیت نہ پہنچ تو وہ حسن اخلاق کے ہزاروں شعبوں کو علماء و عملاء محيط ہو جائے گا)

### اعز از معز زین ہر قوم

**۹۸۔ حدیث:** جب تمہارے پاس کسی قوم کا معزز شخص آئے تم اس کا اکرام کرو اور اس کے اول میں ایک قصہ ہے جو ریاب بن عبداللہ کے آنے کے متعلق۔ فائدہ: یہ حدیث اپنے عموم میں دلالت کرتی ہے ہر کسی کی مداراۃ کے مندوب ہونے پر گودہ کافر ہواں لئے کہ اس میں مصلحت ہے خواہ خیر پر اس کی تالیف قلب یا شر سے بچاؤ لیکن محض طمع (دنیوی) کی غرض سے نہ ہو (کہ وہ جائز نہیں)۔

### وضع تہمت میں احتیاط اور اس کی حقیقت

**۹۹۔ حدیث:** مجھ کو یہ اندریشہ ہوا کہ وہ (یعنی شیطان) تمہارے قلب میں کوئی بری بات ڈال دے اور (اس لئے) آپ نے (ان دونوں صحابی سے) فرمایا تھا کہ ذرا تھم جاؤ

(۹۶) حاکم نے اس کو حضرت عائشہ کی حدیث سے روایت کیا ہے اور کہا ہے کہ یہ صحیح ہے شرط شیخین پر اور اس میں کوئی علت نہیں۔ (۹۷) روایت کیا اس کو بخاری و مسلم نے الیسوی کی حدیث سے۔

(۹۸) روایت کیا اس کو حاکم نے جابر کی حدیث سے اور اس کو صحیح الاستاذ کہا

(پھر فرمایا کہ) یہ بی بی (جو میرے پاس بیٹھی تھیں) صفیہ تھیں (کوئی احتیہ نہ تھیں) فاتحہ: اس حدیث میں اس پر دلالت ہے کہ ایسے شہبات کے موقع سے بچنا چاہئے اور یہ موقع وہ امور ہیں جن کی ظاہری صورت بعض مکرات کی تی ہو (جیسے منکوحہ کے پاس بیٹھنا اور احتیہ کے پاس بیٹھنا دونوں صورت میں مشابہ ہیں ایسے موقع پر احتیاط یا ممانعت ضروری ہے) باقی جو امور ایسے نہ ہوں (گو عوام اس میں بدنام کرتے ہوں جیسے اٹھا رحق میں بدنام کرنا) ان کی فکر میں پڑنا (اور عوام کے شہبات کو دور کرنے کے اہتمام میں لگنا) یہ خوف ہے لامت سے جس کے ترک پر مرح کی گئی ہے (قال تعالیٰ لا يخافون في الله لومة لاتم ایسا خوف محو نہیں)

### تطیب خاطر اور اس کی شرط

۱۰۰- حدیث: اللہ تعالیٰ کے نزدیک (من وجہ) سب اعمال سے زیادہ پیار ا عمل سرو کا داخل کرنا ہے مومن ہے۔

فاتحہ: یہ معمول صوفیہ کا مثل طبعی کے ہے اور (قواعد شرعیہ سے) اس کی ایک شرط ہے وہ یہ کہ اس سرو کے داخل کرنے سے خود شرور (ومعاصی) میں داخل نہ ہو جائے جیسا ان لوگوں کا طریقہ ہے جنہوں نے اپنے مشرب کا قلب صلح کل رکھا ہے (کہ امر بالمعروف و نهى عن المکر تک نہیں کرتے کہ کسی کا بھی برانہ ہو کیا ان کو قرآن پاک میں یہ حکم نظر نہیں آیا۔ ولا تأخذ کم بهما رالله في دین الله)

### معاملات کا عبادات پر مقدم ہوتا

۱۰۱- حدیث: (حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا گیا کہ) فلاں عورت

(۹۹) روایت کیا اس کو بخاری و مسلم نے صنیفہ کی حدیث سے (غلاصہ واقعی ہے کہ آپ سبھی ملکوں تھے) حضرت صنیفہ آپ کی بی بی آپ کی زیارت کو حاضر ہوئیں جب لوٹنے لگیں تو سامنے سے دو شخص آتے ہوئے نظر پڑے آپ نے پرده کی وجہ سے ان دونوں سے فرمایا تم جاؤ یعنی یہاں پر وہ ہے کبھی سامناء ہو جائے جب حضرت صنیفہ چل گئیں ان دونوں کو آنے کی اجازت ہو گئی اس وقت آپ نے فرمایا کہ یہ صنیفہ تھیں انہوں نے عرض کیا تو یہ توپر یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیا آپ پر کوئی شہر و سکا ہے آپ نے فرمایا انی خیشت اُنچ جس کا حامل یہ ہے کہ شیطان کا دوسرا اہل دین بجید نہیں خواہ اس دوسرا پر تم کار بندھنے ہوتے اس لئے میں نے اس کا انسدا کر دیا ہے۔

(۱۰۰) اس کو بطرانی نے صنیف اور اوسط میں این عمر کی حدیث سے بد صیغہ روایت کیا ہے۔

دن کو روزہ رکھتی ہے اور رات کو بیدار رہتی ہے مگر اپنے ہمایوں کو تکلیف بھی دیتی ہے  
آپ نے فرمایا وہ دوزخ میں جائے گی۔

**فائزہ:** اس میں اسکی شناخت ہے کہ لوگوں کو ناجائز ایذا دی جائے اور اس میں معاملات  
کا عبادت پر مقدم ہونا بھی مذکور ہے (یہ باب کس درجہ متذکر ہو گیا ہے عملاً بھی تعلیماً بھی)

## كتاب آداب العزلة

### اصل تدوین حالات بزرگان

۱۰۲- حدیث: بزرگوں کے ذکر کے وقت رحمت کا نزول ہوتا ہے۔

**فائزہ:** یہ اصل ہے بزرگوں کے حکایات جمع کرنے کی اور تصحیح تابعی کا قول ایسے  
امر میں جوتے ہے۔

### توسط در عمل

۱۰۳- حدیث: اللہ تعالیٰ انہیں اکتا تے تم ہی اکتا جاؤ گے یہ حدیث پہلے آچکی ہے

**فائزہ:** اس میں ترغیب ہے عمل میں توسط اختیار کرنے پر تاکہ مداومت ممکن ہو  
(کہ مداومت زیادہ مطلوب ہے بہت کثرت کے)۔

### پنجشنبہ و شنبہ کے دن سفر

۱۰۴- حدیث: کعب بن مالک سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

بجز عمرات و شنبہ کے اور دنوں میں بہت کم سفر میں تشریف لے جاتے۔

**فائزہ:** یہ اصل ہے اس کی جواہر بزرگوں کا معمول ہے کہ ان دنوں دنوں میں

(۱۰۱) روایت کیا اس کو احمد اور حاکم نے ابو ہریرہؓ کی حدیث سے اور حاکم نے اس کو صحیح الاستاذ کہا ہے۔

(۱۰۲) حدیث مرفوع میں اس کی کچھ اصل نہیں صرف سفیان بن عینہ کا قول ہے۔ اسی طرح ابن الجوزی نے صفوۃ

الصفوۃ کے مقدمہ میں روایت کیا ہے۔ (۱۰۳) (میں کہتا ہوں میں نے وہ موقع علاش نہیں کیا بلکہ مکملہ سے

شیخین کی روایت حضرت عائشہؓ سے لشکر دی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اعمال میں سے اتنا ہی

اختیار کرو جس کا جعل کر سکو کیونکہ اللہ تعالیٰ نہیں اکتا تے تم ہی اکتا جاؤ گے۔ (۱۰۴) بزار نے صرف یہم اُنہیں پر

اتفاق کر کے اور خدا تعالیٰ نے صرف یہم السبب پر اتفاق کر کے اس کو روایت کیا ہے اور دنوں ضعیف الحدیث ہیں۔

سفر شروع کرتے ہیں۔ مگر خمیس زیادہ ثابت ہے چونکہ صحاح میں آیا ہے (بخاری میں اس حدیث کعب میں خمیس آیا ہے۔

## كتاب السماع صاحب وجد کا معذور ہونا

**۱۰۵- حدیث:** ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی حدیث میں ہے کہ ایک نوجوان بنی اسرائیل میں ایک پہاڑ پر تھا اس نے اپنی ماں سے (کروہ بھی دہاں ہی تھی) پوچھا کہ آسمان کو کس نے پیدا کیا (یعنی کروہ جانتا نہ تھا بلکہ اپنے محبوب کا نام سننے کے لئے پوچھا کر سننے میں اور ہی لطف ہے) اس نے کہا کہ اللہ نے (پیدا کیا) اس حدیث میں یہ بھی ہے کہ پھر اس نے اپنے کو پہاڑ سے گردایا اور پاش پاش ہو گیا۔

**فائدہ:** اس سے معلوم ہوا کہ صاحب وجد معذور ہوتا ہے اگرچہ غلبہ میں اپنے کو ہلاک بھی کرڈا لے اس پر اعتراض نہ کرنا چاہئے۔

## قطع اسباب تشویش

**۱۰۶- حدیث:** جس میں وہ قصہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے نماز سے فارغ ہو کر ابو جہم کا کپڑا اس لئے اتار دیا کہ اس میں پھول بوٹے تھے جس نے آپ کے قلب کو مشغول کر دیا (یعنی مشغولی کے قریب کر دیا جیسا آگے آتا ہے) **فائدہ:** اس میں قلب کو اسباب تشویش سے محفوظ رکھنے کا مضمون ہے۔

## فراست کی اصل اور اس کا حکم

**۱۰۷- حدیث:** مومن کی فراست سے ڈرو (ڈنایہ کر۔ پیش اہل دل نگہدار یہ

(۱۰۵) روایت کیا اس کو اپنے حبان نے۔ (۱۰۶) یہ حدیث کتاب الصلوٰۃ میں گزر جکی ہے میں کہتا ہوں کہ اس حدیث کو صحابہ نے جن میں بجائے ابن ماجہ کے امام بالک بیس بھر ترقی کے روایت کیا ہے جیسا کہ تیس مری ہے اور اسی لئے کتاب الصلوٰۃ میں اس کا موقع میں نے تلاش نہیں کیا اور بالک اور ایودا اور دکی روایت میں یہ ہے کہ میری نظر نماز میں اس کی طرف جاتی نہیں تھی مجھ کو اندر یہ ہوا کہ مجھ کو مشغول نہ کر دے (گواں کی نوبت نہیں آئی)۔

دل + تابا شید از گمان بد جمل) کیونکہ وہ اللہ کے نور سے دیکھتا ہے۔

**فائدہ:** اس حدیث میں اصل ہے فرست کی اور وہ ایک قسم کا کشف ہے اور جماعت صوفیہ میں کوئی شاذ و نادر ہو گا جس کو اس میں سے کچھ نہ پکھ جو حصہ نہ دیا گیا ہوا اور وہ بھی مثل کشف کے جدت شرعیہ نہیں (گوغلط کم ہوتا ہے جیسے ایک شخص کبھی جھوٹ نہ بولتا ہو مگر شہادت تھا اس کی جدت نہیں)

## قص وجد و تواجد کی اصل

**۱۰۸- حدیث:** حضرت علی رضی اللہ عنہ اور حضرت جعفر رضی اللہ عنہ اور حضرت زید بن حارثہ رضی اللہ عنہ نے حضرت حمزہ رضی اللہ عنہ کی لڑکی میں (کہ کون پرورش کرے) باہم اختلاف کیا۔ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے (سب کی اس طرح تسلی فرمائی کہ) حضرت علی رضی اللہ عنہ سے (تو یہ فرمایا کہ) تم میرے اور میں تمہارا وہ (ایک خاص بیت پر) قص کرنے لگے اور حضرت جعفر رضی اللہ عنہ سے فرمایا تم میری صورت اور سیرت میں مشابہ ہو وہ بھی قص کرنے لگے اور حضرت زید رضی اللہ عنہ سے فرمایا تم ہمارے بھائی اور ووست ہو وہ بھی قص کرنے لگے۔  
**فائدہ:** اس حدیث میں اصل ہے اہل وجد کے قص کی جو فرج یا شوق (کے غلبہ) سے ہوتا ہے اگرچہ (وہ غلبہ) بے اختیاری سے نہ ہو (اس کو تواجد کہتے ہیں)

(۱۰۷) روایت کیا اس کو ترمذی نے ابوسعید کی حدیث سے اور اس کو فرمبہ کہا ہے۔

(۱۰۸) روایت کیا اس کو ابوداود نے حضرت علیؓ کی حدیث سے اسناد حسن کے ساتھ اور یہ حدیث بخاری کے پاس بھی ہے اس میں محل نہیں ہے اور راجحہ میں ہے کہ محل قص کو کہتے ہیں اور یہ فرج یا شوق سے ہوتا ہے میں کہتا ہوں مجھ کو یہ حدیث نہ شن ابو داؤد میں طی اور شان کی مرامل میں الباطن حافظ ابن حجر نے فی الباری کے باب عمرۃ القضا میں اس طرح ذکر کیا ہے کہ حضرت علیؓ کی حدیث میں امام احمد کے نزد دیک اور اسی طرح رسول امام باقر میں ہے کہ حضرت جعفر کفرے ہوئے اور حضرت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے گرد قص کیا اور پھر لکایا (جیسے کوئی قربان ہوتا ہو) نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کیا بات ہے انہوں نے عرض کیا کہ یہ ایک شے ہے جو میں نے جھیلوں کو اپنے پاہشاہوں کے ساتھ کرتے دیکھا ہے اور این حواسؓ کی حدیث میں ہے کہ نجاشی (شاہ جہش) جب اپنے تابعین میں کسی سے خوش ہوتا تو وہ شخص اٹھ کر جاشی کے گرو گھومتا ہوا قص کرتا اور حجفل بفتح حاعو کسر جنم کے متین ہیں کہ ایک پاؤں پر کھڑا ہوا اور وہ ایک خاص بیت پر قص ہے اور حضرت علیؓ کی حدیث میں کورش یہ بھی ہے کہ تینوں نے ایسا ہی کیا۔ اہادور قاموں میں محل کے متین ہیں ایک پاؤں اٹھا لیا اور فقار میں آٹھکی کی اور اس میں یہ بھی ہے کراچھلا (تو حاصل اس قص کی بہت مخصوص کاری ہوا کہ ایک پاؤں اٹھا لے اور ایک پاؤں سے آہستہ آہستہ قدم بڑھاتے ہوئے اچھلتے ہوئے پھر کاٹتے ہوئے چلے۔

کیونکہ بہیت مذکورہ حدیث اختیار سے تھی) بشرطیکہ کسی غرض فاسد ریا وغیرہ سے نہ ہو۔

### مباحثات میں لوگوں کی موافقت

**۱۰۹- حدیث:** حاکم نے ابوذر رضی اللہ عنہ کی حدیث سے روایت کیا ہے کہ لوگوں کے ساتھ انہی کے اخلاق (وعادات) کے موافق برناو کرو۔  
فائزہ: اس میں اس کی تعلیم ہے کہ معاشرت مباحثہ میں اپنے رفیقوں کے مذاق کی رعایت رکھنا چاہئے تاکہ ایک کو دوسرا سے وحشت نہ ہو۔

قواعد سے حدیث کا محل اور اس کی حکمت بھی متعین ہے اس میں موافقت صاحب وجد فی القیام بھی داخل ہو گئی لیکن قیام مولد کو اس میں داخل نہ کیا جائے وہاں غلبہ حال ہی نہیں اس لئے وجد نہیں اور التزام اعتقادی عملی سے مباحث کی قید بھی نہیں نیز اعتقاد قربت کے سبب معاشرات کی بھی قید نہیں جب قیود منشی ہیں مقید بھی منشی ہے اور حکم مخصوص تھا۔ مقید کے ساتھ پس حکم بھی منشی ہوا واللہ یہدی الی الحق۔

### عداوت نفس

**۱۱۰- حدیث:** تیر اس سے بڑا شمن تیر افس ہے جو تیری بغل میں موجود ہے۔  
فائزہ: میں کہتا ہوں لیکن یہ مضمون قرآن میں ہے کہ نفس برقی بات کی بہت فرمائش کرنے والا ہے کیونکہ برقی بات کی فرمائش کرتا بڑے دشمن ہی کا کام ہے اور اسی طرح حدیث میں بھی ہے اور وہ حدیث یہ ہے کہ بڑا مجاہد وہ ہے جو اپنے نفس سے جہاد کرے اور یہ حدیث کتاب ریاضۃ النفس میں آئے گی کیونکہ جہاد بھی دشمن ہی کے ساتھ ہوتا ہے۔

### جہاد نفس

**۱۱۱- حدیث:** ہم جہاد اصغر سے جہاد اکبر کی طرف واپس آئے۔

(۱۰۹) حاکم نے اس حدیث کو شر شیخین پر تصحیح کیا ہے۔ (۱۱۰) روایت کیا اس کو تبیین نے کتاب الرہبین میں ابن حبیس کی حدیث سے اور اس کی سند میں محمد بن عبد الرحمن بن عزیزان ہے جو مجمل و ضاعین حدیث کے ہے۔ (۱۱۱) روایت کیا اس کو تبیین نے کتاب الرہبین میں جابری حدیث سے اور کہا کہ ان انسانوں میں ضعف ہے اور یہ پوری حدیث کتاب ریاضۃ النفس میں ہے وہ یہ کہ عرض کیا گیا کہ یا رسول اللہ جہاد اکبر کیا جیز ہے آپ نے فرمایا نفس کے ساتھ جہاد کرنا

**فائزہ:** میں کہتا ہوں کہ روح المعانی میں وجاہد و اُنی اللہ حق جہاد کے تحت میں ہے کہ بیہقی نے حضرت جابر سے روایت کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ایک جماعت غازیوں کی آئی آپ نے فرمایا تم بہت اچھا آنا آئے جہاد اصغر سے جہاد اکبر کی طرف آئے عرض کیا گیا کہ جہاد اکبر کیا چیز ہے۔ آپ نے فرمایا بنہ کا مجاہدہ کرنا اپنی ہوائے نفسانی کے ساتھ (اور اس کی اسناد میں ایسا ضعف ہے جو ایسے مضمون میں معاف ہے)

**فائزہ:** ان دونوں حدیثوں کے مضمون کا (کہ مجاہدہ نفس کی ترغیب ہے) مقاصد فن سے ہوتا ظاہر ہے۔

## دوام انتظار فیوض

۱۱۲- حدیث: تمہارے لیام عمر میں تمہارے پردوگار کے فیوض (وارد ہوتے) ہیں۔

**فائزہ:** اس حدیث میں دوام مراقبہ (مذکور) ہے اور اس مضمون میں کسی نے خوب کہا ہے گویا اس کا ترجمہ ہی ہے۔

یک چشم زدن غافل ازاں شاہ نباشی      شاید کہ نگاہ ہے کند آگاہ نباشی

## سوق و محبت

۱۱۳- حدیث: اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں نیک بندوں کا شوق میرے ملنے کا بہت بڑھ گیا لئے

(۱۱۲) روایت کیا اس کو شخین نے ابو ہریرہ اور ابو سعیدؓ کی حدیث سے اور یہ پسلے بھی آچکی ہے اور اس کا تصریح ہے کہ ہاں سن لو اور ان فیوض کے لئے آمادہ رہو۔ میں کہتا ہوں کہ خدا جانے عراقی نے اس حدیث کو شخین کی طرف کیے منسوب کر دیا کیونکہ عزیزی نے اس کو طبرانی کی طرف منسوب کیا ہے محمد بن مسلم سے اسی لفاظ کے ساتھ اور اس کے ایک نجی میں (فترضوا کے بعد) لہے اور ایک نجی میں لہا ہے (اور اس میں یہ بھی ہے) شاید تم کو ان (فیوض) میں سے کوئی فیض پہنچ جائے جس کے بعد پھر بھی تم شقی نہ ہو۔ شقی نے کہا کہ یہ حدیث حسن ہے اور اس میں نعمات کے معنی میں یہ کہا ہے یعنی اسکی تجلیات جو (حدا تعالیٰ کا) مقرب بنا دیں اپنے بندوں میں جس کو چاہیں پہنچا دیں۔

(۱۱۳) میں نے اس حدیث کی اصل بیان پائی مگر صاحب فردوں نے اس کو ابو الدرداء کی حدیث سے روایت کیا اور ان کے بیچے نے منذر الفروہیں میں اس کی کوئی سند نہ کر دیں کی اور اس کا تصریح ہے کہ میں ان کے ملنے کا ان سے زیادہ مشتاق ہوں۔ میں کہتا ہوں۔ پس یہ حدیث مجملہ تعلیقات صاحب فردوں کے ہے اور اس کا مضمون صحیح حدیث میں وارد ہے وہ حدیث یہ ہے کہ جو شخص اللہ تعالیٰ سے ملتا چاہتا ہے اللہ تعالیٰ اس سے ملتا چاہتا ہے کیونکہ شوق آثار محبت میں سے ایک اثر ہے۔

**فائدہ:** اس حدیث میں اثبات ہے بندہ کے محبت ہونے کا بھی اور محبوب ہونیکا بھی۔

### تبیہات قلب سلیم کا معتبر ہونا

**۱۱۳- حدیث:** جب اللہ تعالیٰ اپنے بندہ کے ساتھ بھلائی چاہتے ہیں تو اس کے لئے اس کے قلب میں سے ایک واعظ مقرر کر دیتے ہیں۔

**فائدہ:** اس حدیث سے تبیہات قلب سلیم کا معتبر ہونا ثابت ہوتا ہے۔

### تجالی خاص کے لئے وسعت قلب

**۱۱۴- حدیث:** اللہ تعالیٰ نے فرمایا مجھ کو نہ میری زمین ساکتی ہے اور نہ میرا آسمان اور مجھ کو میرے مومن بندہ کا قلب جس میں نبی اور اطہیناں (کی صفت) ہے سولیتا ہے۔

**فائدہ:** اس حدیث میں اصل ہے حضرات صوفیہ کے اس قول کی کہ مومن کا قلب عرش اللہ ہے یعنی محل ہے تجالی اعظم کا جس کو وسع کے ساتھ تعبیر کیا گیا ہے۔

(۱۱۴) روایت کیا اس کو ابو منصور نے مسند الفردوس میں امام سلکی حدیث سے اور اس کی اسناد جید ہے۔  
 (۱۱۵) میں نے اس حدیث کی کوئی اصل نہیں دیکھی اور اس کے قلب جو ابو عقبی کی حدیث طبرانی میں ہے اس میں اس قول کے بعد (و آئیہ ربکم قلوب عبادہ الصالحین) ہے (واحباہا الیه الیهاؤ ارقہا) ان دونوں قول کا ترجیح یہ ہے کہ تمہارے پروردگار کے ظروف اس کے صالح بندوں کے قلوب ہیں اور سب قلوب میں اللہ کے نزد یک زیادہ محبوب وہ قلوب ہیں جو بہتر زمین اور بہتر قیق ہوں۔

میں کہتا ہوں کہ وہ حدیث عقبی کے قلب اور دو ہے اس کی عبارت یہ ہے اور طبرانی میں عتبہ خوارانی کی یہ حدیث ہے جس کو وہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم تک مرفاع کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا کہ اہل زمین میں اللہ تعالیٰ کے سچے ظروف ہیں اور تمہارے پروردگار کے ظروف ان کے صالح بندوں کے قلوب ہیں (اور ظروف کی صفت ہے وسعت تو سعی قلب المؤمن کا مضمون ثابت ہو گیا) اور اس حدیث (کی سند) میں یقین بن الولید ہیں اور وہ مدرس پس مگر اس حدیث میں انہوں نے تحدیث کی تصریح کی ہے (اس لئے تدليس مضریہنیں) اور مقاصد حسنہ میں اس وسعت کے معنی یہ کہے ہیں کہ مومن کا قلب مجھ پر ایمان لائے کو اور میری محبت و معرفت کو مایا ہے (کہ دوسری مخلوق میں ارض و سما کے اس درج کو نہیں ساکتے) اور کلید مشتوی و فقر سادہ میں (اس حدیث کی تحقیق میں) ہے کہ امام احمد نے زہدیں وہب بن مدہر سے روایت کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت جز قلیل کے لئے آسمانوں کو کشادہ فرمادیا یہاں تک کہ انہوں نے عرش پر نظر فرمائی پھر حضرت جز قلیل نے عرض کیا کہ آپ کی ذات پاک ہے آپ کی کتنی بڑی شان ہے اے میرے پروردگار تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ آسمان اور زمین سب عاجز ہو گئے اس سے کہ مجھ کو ہا لیں اور مجھ کو مومن کے قلب نے جو کہ اطہیناں اور زمی سے موصوف ہے سولیا۔

## صحت الہام

۱۱۶- حدیث: اکثر جنتی لوگ بھولے ہوتے ہیں۔

فائدہ: اس میں مومن کی بعض شانوں کا بیان ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ مومن کو امور دنیوی سے دلچسپی نہیں ہوتی اور جس چیز کی طرف التفات نہیں ہوتا ضروری ہے کہ اس میں کثرت سے غلطیاں ہوتی ہیں اور یہ جو دوسری حدیث میں آیا ہے کہ مومن ایک سوراخ میں دوبار نہیں کٹھاتا اس کا مجمل امور دنیوی ہیں میں مومن ان امور میں ہوشیار و بیدار ہوتا ہے (ابن دعوں میں کچھ تعارض نہیں)۔

۱۱۷- حدیث: میری امت میں کچھ لوگ محدث و مکلم بھی ہوں گے (یعنی جن کو الہام صحیح ہوتا ہو)

فائدہ: اس حدیث میں الہام کے صحیح ہونے کا ذکر ہے۔

## نمذمت غلو در حب خلق

۱۱۸- حدیث: کسی چیز سے زیادہ محبت کرنا (حقیقت شناسی سے انداھا اور بہرا کر دیتا ہے)۔

فائدہ: اس میں نمذمت ہے محبت خلق میں غلو کرنے کی۔

## امور غیر مشروعة کے شبہات میں احتیاط

۱۱۹- حدیث: تہمت (واشتباه) کے موقع سے بچو۔

(۱۱۶) اس کو بنزار نے روایت کیا ہے حضرت اُس کی حدیث سے اور اس کو ضعیف کہا اور قرطبی نے اس کو صحیح کہا ہے اور واقع میں ایسا نہیں کیا تھا ابن عدی نے اس کو منکر کیا ہے۔

(۱۱۷) روایت کیا اس کو بنخاری نے ابو ہریرہؓ کی حدیث کرچی امتوں میں محمد لوگ ہوا کرتے تھے پس اگر میری امت میں کوئی ایسا ہو گا تو عمر مشرور ہیں اور روایت کیا اس کو سلم نے حضرت عائشہؓ کی حدیث سے۔

(۱۱۸) روایت کیا اس کو ابوداؤ نے ابی الدین امکی حدیث سے اس کو ضعیف کے ساتھ

(۱۱۹) میں نے (ان الفاظ سے) اس کی اصل نہیں پائی میں کہتا ہوں لیکن اس کا مضمون حضرت صفیہ کی حدیث سے ثابت ہے جو کتاب العزلۃ کے ذریعہ گزری ہے۔

فائدہ: اس حدیث میں احتیاط (کا حکم ہے) خلاف شرع کے شبہ پیدا کرنے والے امور سے خصوص مقتدا کے لئے (اور اصل طریق بھی ہے اور کسی اہل طریق سے اس کے خلاف اگر منقول ہے کسی عذر قوی سے ہے جو اپنے محل میں معلوم ہے)

### محل تقویٰ

۱۲۰- حدیث: تقویٰ یہاں ہے اور قلب کی طرف اشارہ فرمایا۔

فائدہ: اس میں ظاہر تقویٰ کا بدوں باطنی تقویٰ کے غیر معتدہ ہونا نہ کوئی ہے۔

### کتاب تہذیب نفس

امور طبعیہ اور کمال ایک دوسرے کے منافی نہیں ہیں

۱۲۱- حدیث: میں بشر ہوں مجھ کو بھی ایسا ہی غصہ آتا ہے جیسا دوسرے بشروں کو آتا ہے۔

فائدہ: اس حدیث میں اس پر دلالت ہے کہ امور طبعیہ کمال نبوت کے منافی نہیں ہوتے چہ جائیکہ کمال ولایت کے منافی ہوں (البتہ ان کے غیر مشروع مقضاء پر عمل کرنا یہ کمال ایمان کے بھی خلاف ہے)۔

### مجاہدہ میں اعتدال

۱۲۲- حدیث: سب امور میں بہتر درجہ اوسط ہے۔

فائدہ: یہ حدیث اپنے عموم سے تو سطحی المجاہدہ کو بھی شامل ہے (کہ اس میں مشقت بھی ہوا و محل بھی ہو)

(۱۲۰) روایت کیا اس کو مسلم نے ابو ہریرہؓ کی حدیث سے اور اس میں الی صدرہ ہے۔

(۱۲۱) روایت کیا اس کو مسلم نے حدیث انسؑ سے اور مسلم ہی کے نزدیک ابو ہریرہؓ کی حدیث سے یہ ہے کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم بشر ہیں ان کو ایسا ہی غصہ آتا ہے جیسا دوسرے بشروں کو آتا ہے۔

(۱۲۲) روایت کیا اس کو قبیلی نے شب العابدین میں طرف بن عبداللہ سے ایک سند سے کہ اس کے درمیان سے دور ادی متعلق ساقط ہو گئے۔

## کراہت طبعی اور رضامیں اتفاء

**۱۲۳- حدیث:** اللہ تعالیٰ کی عبادت کر رضا کے ساتھ اور اگر تجھ سے نہ ہو سکے تو ناگوار چیز پر صبر کرنے میں بھی خیر کیش رہے۔

**فائدہ:** اس حدیث میں اس پر دلالت ہے کہ رضاۓ کامل میں کراہت طبعی بھی نہیں ہوتی گواہ طبعی ہو ورنہ (اگر کراہت طبعی ہو صرف کراہت عقلی نہ ہو تو) کراہت عقلی تو صبر میں بھی نہیں (تو رضامیں صبر سے فوقیت ہی کیا ہوئی۔ حالانکہ حدیث میں فوقیت منصوص ہے) اور نیز اس حدیث سے تربیت میں استعداد کی رعایت بھی ثابت ہوتی ہے (کہ بعض سے رضا کا مطالبہ کیا گیا بعض سے صبر کا۔

## جہاد کفار سے جہاد نفس افضل ہے

**۱۲۴- حدیث:** (اصل) مجاہدہ وہ ہے جو اپنے نفس سے جہاد کرے۔

**فائدہ:** اس حدیث میں اس پر دلالت ہے کہ جہاد نفس جہاد کفار سے بھی افضل ہے کیونکہ جہاد کفار کا جہاد ہوتا خود جہاد نفس پر موقوف ہے (اس لئے کہ اگر جہاد کے حدود ظاہری و باطنی محفوظ نہ ہوں تو وہ جہاد ہی نہیں اور حدود کا محفوظ رکھنا یہ جہاد نفس ہے)۔

## کتاب علاج شہوت فرج و بطن

**ماکول و مشروب میں توسع اور زہد ایک دوسرے کے منافی نہیں**

**۱۲۵- حدیث:** ابو سعید خدری کی جو یہ حدیث ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

(۱۲۳) روایت کیا اس کو طبرانی نے میں کہتا ہوں اور روایت کیا اس کو ترمذی نے ابی حماس کی حدیث سے اسی طرح کہا ہے عراقی نے کتاب الصبر والثکر میں۔ (۱۲۴) روایت کیا اس کو ترمذی نے ایک حدیث کے اشاعت میں اور اس کی صحیحیت کی اور ابن ماجہ نے اس کو فضالہ بن عبید کی حدیث سے روایت کیا (۱۲۵) میں نے عراقی نے اس کی کوئی اصل نہیں پائی اور یہ جو حدیث ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عائشہؓ سے فرمایا کہ اپنے کو اسراف سے بچاؤ اور ایک دن میں دوبار کھانا اسراف میں داخل ہے اس کو بنتی نے شب میں حضرت عائشہؓ کی حدیث سے روایت کیا ہے اور کہا ہے کہ اس کی اسناد میں ضعف ہے فقط (پس جلت نہیں) میں (یعنی اشراف) کہتا ہوں بلکہ حدیث میں اس کے خلاف پر دلالت ہے اور وہ حدیث وہ ہے جس کو (بقیہ حاشیہ صفحہ آئندہ)

جب صحیح کو کھانا نوش فرماتے تو شام کو نہ کھاتے اور جب شام کو نوش فرماتے تو صحیح کو نہ کھاتے۔  
 فائدہ: اس میں دلالت ہے کھانے پینے کی چیزوں میں اور اوقات میں (ایک ظرف زمان ہے) اور ایک ظرف مکان (تو سع کرنا بادلوں غلوکے یہ زہد کے منافی نہیں اور اکتفا فرمانا (وقت میں یا ماکول میں جووارد ہے) یہ ضرورت سے تھا (کہ سامان مہیا نہ ہوا) قصد آنے تھا (جیسا بعض غالین مدعین زہد نے سمجھا ہے)۔

### اہل خانہ کے ساتھ خلوت میں گفتگو سے خلل نہیں پڑتا

۱۲۶- حدیث: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بعض اوقات اپنا ہاتھ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی ران پر پمارتے تھا اور فرماتے تھے عائشہ مجھ سے باتیں کر لے۔  
 فائدہ: اس میں اس پر دلالت ہے کہ اہل خانہ کے ساتھ باتیں کرنا مقصود خلوت کے منافی نہیں (وہ مقصود اجتماع خواطر ہے اور تجربہ ہے کہ اہل خانہ سے چونکہ غایت بے تکلفی ہوتی ہے اس سے باتیں کرنے سے قلب مشوش نہیں ہوتا۔ تشویش رعایت سے ہوتی ہے)۔

## كتاب آفات اللسان ترك الأوال و افعال عبث

۱۲۷- حدیث: آدمی کے اسلام کی خوبی میں سے یہ ہے کہ جو چیز اس کو مفید نہ ہو اس کو چھوڑ دے۔

(باقیہ حاشیہ صفحہ سابقہ) ابو داؤد میں باب صفت نبیذ میں حضرت عائشہؓ سے روایت کیا ہے کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے صحیح کے وقت خرماب جگو دیتیں جب شام کا وقت ہوتا اور شام کا کھانا نوش فرماتے تو کھانے پر نبیذ نوش فرمائیں اگر کچھ سچ جاتا تو میں اس کو گراویتی (لفظ میں راوی کو شک ہے مگر دونوں لفظ ہم معنی ہیں) پھر شب کو خرماب جگو دیتیں جب صحیح ہوتی تو صحیح کا کھانا نوش فرماتے اور کھانے پر نبیذ نوش فرماتے اور حضرت عائشہؓ نے یہ بھی فرمایا کہ ہم مٹک کو (جس میں نبیذ تیار ہوتا تھا صحیح وہ شام وہوڑا لئے) تاکہ اس میں پہلے نبیذ کا اثر نہ رہے جس سے نئے نبیذ میں تغیر کا احتمال ہو جائے راوی کہتے ہیں کہ) میرے باپ نے حضرت عائشہؓ سے پوچھا کہ ایک دن میں دوبار (نوش فرماتے) انہوں نے فرمایا۔ (۱۲۶) میں نے اس حدیث کی کوئی اصل نہیں پائی میں کہتا ہوں لیکن اس کا مضمون حدیث صحیح سے ثابت ہے جس کو مسلم نے حضرت عائشہؓ سے روایت کیا ہے کہ پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم جب فجر کی دو سنتیں پڑھ پکتے اگر میں جاتی ہوئی تو مجھ سے باتیں کرتے تھے ورنہ لیٹ رہتے تھے۔ (۱۲۷) روایت کیا اس کو ترمذی نے اور اس کو غریب کہا ہے اور ابن ماجہ نے بھی ابو ہریرہؓ کی حدیث سے۔

**فائدہ:** تربیت نفس کے لئے یہ حدیث اصل عظیم ہے (جس سے فروع کشیرہ کی حقیقت معلوم ہو کر ان کا لازم الترک ہونا ثابت ہوتا ہے)۔

## ترک جدال

**۱۲۸- حدیث:** احمد کے نزدیک ان لفظوں سے ہے کہ بندہ (پورا) مومن نہیں ہوتا جب تک جھوٹ بولنا نہ چھوڑ دے حتیٰ کہ خوش طبعی میں بھی اور جب تک بحث مباحثہ کونہ چھوڑ دے (فالماء معطوف على الکذب) گوچاہی ہو۔

**فائدہ:** اس سے معلوم ہوتا ہے کہ بحث و مباحثہ سے ظلمت پیدا ہوتی ہے کیونکہ ایمان کا کامل نہ ہونا ظلمت ہے اور اسی لئے تم اہل طریقت کو دیکھو گے کہ اس سے خت نفرت کرتے ہیں۔

## میت کی غیبت اشد ہے

**۱۲۹- حدیث:** مرے ہوؤں کو برامت کہو کہ اس سے تم زندوں کو ایذا دو گے۔

**فائدہ:** اس میں دلالت ہے اس پر کہ مرے ہوئے کی غیبت کرنا (زندہ کی غیبت کرنے سے) زیادہ شدید ہے اس لئے کہ وہ دو خراہیوں پر مشتمل ہے۔ ایک مرے ہوئے کی اہانت دوسرے زندہ کی ایذا رسانی۔

**۱۳۰- حدیث:** ابو داؤد اور ترمذی کی روایت میں ہے اور ترمذی نے غریب بھی کہا ہے۔ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ کی حدیث سے کہ مردوں کی خوبیاں ذکر کیا کرو اور ان کی برایوں (کے ذکر سے رکے رہا کرو اور نسانی کی روایت میں حضرت عائشہ کی روایت سے یہ ہے کہ اپنے مردوں کا ذکر صرف خیر کے ساتھ کیا کرو اور اس کی اسناد جید ہیں۔

**فائدہ:** اس میں بھی وہی مضمون ہے جو اس کی قبل والی حدیث میں ہے اور شاید کسی خاص حکمت کا بیان نہ کرنا (جیسے حدیث سابق میں بیان کی گئی تھی) اشارہ ہو دوسرا حکمتوں کی طرف جیسے مردہ سے معاف کرانے کا دشوار ہونا اور جیسے یہ احتمال ہونا کہ اس کی مغفرت

---

(۱۲۹) روایت کیا اس کو ترمذی نے مغیرہ بن شبیہ کی حدیث سے اور اس کے رجال ثقات ہیں۔

ہو گئی ہوا اس احتمال پر یہ غیبت کرنے والا گویا خدا تعالیٰ کے حکم کا مقابلہ کر رہا ہے۔

## کتاب مذمت غضب

### غضب کی مذمت

۱۳۱- حدیث: ایک شخص نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کیا کون چیز مجھ کو غضب الہی سے دور کر سکتی ہے آپ نے فرمایا تو غضب مت کرنا۔

گفت از خشم خدا چہ بوداں      گفت ترک خشم خوبیش اندر زماں  
فائدہ: اس حدیث کا مضمون سلوک طریق کا ایک باب علمی ہے (یعنی غصہ کا ضبط کرنا)

### قناعت و عافیت

۱۳۲- حدیث: جو شخص اس حال میں صبح کرے کہ اسکے نفس میں امن ہوا سکے جسد میں عافیت ہوا سکے پاس اس دن کا کھانے کو ہوتو گویا دینا بتا مہماں کیلئے جمع کر دی گئی۔  
چوں ترانا نے و خرقا نے بود      ہر بن موئے تو سلطان نے بود  
فائدہ: اس حدیث میں تعلیم ہے قناعت کی اور (اعمال کے لئے) امن و عافیت کو غیمت سمجھنے کی۔

### بعض طرح کے فقر کی مذمت

۱۳۳- حدیث: فقر (یعنی محتاجی) قریب ہے کہ کفر ہو جائے اور حد قریب ہے کہ قدر پر غالب آجائے۔

(۱۳۴) روایت کیا اس کو طبرانی نے مکار اخلاق میں اور ابن عبد البر نے تمہید میں اسناد حسن سے اور یہ حدیث احمد کے بیانات میں یہ بھی ہے کہ عبداللہ بن عمرو سوال کرنے والے ہیں فقط میں کہتا ہوں کہ عارف روئی نے اپنے اس شر میں اس کا ترجیح کیا ہے۔ (۱۳۵) روایت کیا اس کو ترقی اور ابن ماجہ نے عبید اللہ بن حصن کی حدیث سے بجز اس لفظ کو یعنی بخدا فیر ہے۔ ترمذی نے اس کو حسن غریب کہا ہے میں کہتا ہوں کہ عارف روئی نے اپنے اس شر میں اس کا ترجیح کیا ہے۔ (۱۳۶) روایت کیا اس کو ابو مسلم کشی نے اور یعنی نے شعب میں یزید رقاشی کی روایت سے وہ انس سے روایت کرتے ہیں اور یزید ضعیف ہے اور روایت کیا اس کو طبرانی نے اوسط میں دوسرے طریق سے ان لفظوں سے کادت الحاجہ اخْ و راس طریق میں بھی ضعف ہے۔

فائدہ: اس میں فقر کا مطلب تھا محمود نہ ہونا معلوم ہوتا ہے۔

## شیخ سے محبت میں نفع عظیم ہے

۱۳۳- حدیث: ایک شخص کی جماعت سے محبت رکھتا ہے اور اس کو ان کے دلچسپی کے لئے اہل طریق کو اس کا بہت اہتمام ہے۔  
تک رسائی نہیں ہوئی۔ آپ نے فرمایا کہ وہ شخص ان ہی کے ساتھ ہو گا جن سے محبت رکھتا ہے  
فائدہ: اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ شیخ کی محبت سے نفع عظیم ہوتا ہے (اسی

## کتاب مذمت دنیا

### وحشت از دنیا

۱۳۴- حدیث: دنیا مومن کا قید خانہ ہے اور کافر کی باغ و بہار ہے۔

فائدہ: اس میں دلالت ہے اس پر کہ مومن کی شان یہ ہونا چاہئے کہ اس کا دل دنیا میں نہ لگنا چاہئے (جس طرح) قید خانے سے گھبرا تا ہے۔

### دنیا سے نفرت

۱۳۵- حدیث: دنیا بھی راندہ درگاہ ہے اور جو دنیا میں ہے وہ بھی۔

۱۳۶- حدیث: ابو موسیٰ کی حدیث کہ جو شخص اپنی دنیا سے محبت کرے گا وہ اپنی آخرت کو ضرور پہنچائے گا لیکن

(۱۳۲) روایت کیا اس کو بخاری و مسلم نے ابن مسعودؓ کی حدیث سے۔

(۱۳۵) روایت کیا اس کو مسلم نے ابو ہریرہؓ کی حدیث سے۔

(۱۳۶) روایت کیا اس کو ترمذی نے اور اس کو حسن کہا اور ابن ماجہ نے۔ ابو ہریرہؓ کی حدیث سے اور ابن ازاریہ کیا کہ گھر (یہ چیزیں مستحبی ہیں) کو رالہ اور جو (چیز) اس کے مقابلے (اور اس کے متعلق) ہے اور عالم اور طالب علم (یہ مخصوص) بعد تعمیم ہے کیونکہ ذکر اللہ میں علم داخل ہے اور عالم و طالب علم کا متعلق علم سے ظاہر ہے اسی طرح سب سماں و دین۔

(۱۳۷) اس کو احمد اور بیزار اور طبرانی اور ابن حبان اور حاکم نے روایت کیا اور حاکم نے اس کی صحیح بھی کی اور اس کا تصریح ہے کہ جو شخص اپنی آخرت سے محبت کرے گا وہ اپنی دنیا کو ضرور پہنچائے گا۔ پس تم باقی کو قافی پر ترجیح دو (جبکہ دونوں کی کامل طلب کا جمع ہونا غیر ممکن ہے)۔

۱۳۸- حدیث: دنیا کی محبت تمام گناہوں کی اصل ہے  
 ۱۳۹- حدیث: دنیا اس شخص کا گھر ہے جس کا کوئی گھرنہ مولع  
 فائدہ: ان چاروں حدیثوں میں دنیا سے نفرت دلائی گئی ہے۔

## کتاب مذمت بخل مثل سابق

۱۴۰- حدیث: جائیداد کا سامان ملت کرو کہ اس سے تم میں دنیا کی محبت ہو جائیگی۔  
 فائدہ: اس حدیث میں بھی اوپر کی چار حدیثوں والا مضمون ہے اتنی زیادت اور  
 ہے کہ جائیداد میں دنیا کے ساتھ زیادہ تعاقب ہو جاتا ہے۔

## دنیا جو معین آخرت ہوا س کی مذمت نہیں

۱۴۱- حدیث: نیک مال نیک آدمی کے لئے اچھا ہے۔  
 فائدہ: اس میں دلالت ہے کہ دنیا جب دین میں معین ہو تو وہ مذموم نہیں۔

## استغنا میں عزت ہے

۱۴۲- حدیث: مومن کی عزت یہ ہے کہ سب لوگوں سے مستغنا رہے۔  
 فائدہ: اس حدیث میں عزت کی حقیقت بیان کی گئی ہے کہ وہ استغنا سے حاصل  
 ہوتی ہے نہ کہ دنیا کے مال وجاه میں زیادہ کوشش کرنے سے اور اس کا مشاہدہ ہے۔

(۱۳۸) روایت کیا اس کو ابن ابی الدین ایسے ذم دنیا میں اور یتیقی نے شعب الایمان میں ابن ابی الدین ایس کے طریق سے حسن کی روایت سے مرسل۔ (۱۳۹) روایت کیا اس کو حضرت عائشہؓؑ کی حدیث سے اس طور پر کہ اس جملہ (ذکرہ) پر اور (اس کے ساتھ) دوسرے اس جملہ پر کہ اس دنیا کو وہ شخص جمع کرتا ہے جس کو عقل نہ ہوا اکتفا کیا ہے اور ابن ابی الدین ایس اور یتیقی نے شعب میں ابن ابی الدین ایس کے طریق سے یا اور زائد کیا ہے کہ وہ دنیا اس شخص کا مال ہے جس کا کچھ مال نہ ہوا اس کی مندرجہ ہے۔ (۱۴۰) روایت کیا اس کو ترمذی نے اور حاکم نے من صحیح سنداں مسحود کی حدیث سے اس لفظ سے کہم کو (دنیا کی) رشتہ ہو جائیگی۔ (۱۴۱) روایت کیا اس کو حاضر اور طبرانی نے کبیر و اوسط میں عمرو بن عاصی کی حدیث سے صحیح سنداں کے ساتھ بلفظ تھا اور دو فوں نے لبل جل جل چکر لکھ رکھا ہے (عنی دو فوں کے ایک ہیں) (۱۴۲) روایت کیا اس کو طبرانی نے اوسط میں اور حاکم نے اور اس کی اسناد کو صحیح کہا ان کے آخر قول تک

## افادہ میں بخل کرنے کی مذمت

**۱۳۳۔ حدیث:** ابن عمر کی حدیث کہ اللہ تعالیٰ کے بعض بندے سایے ہیں کہ ان کو اللہ تعالیٰ نعمتوں کے ساتھ مخصوص فرماتے ہیں ومرے بندوں کے نفع کے لئے اخ فائدہ: اس میں تہدید ہے بندوں کو نفع پہنچانے بخل کرنے پر خواہ دنیوی منفعت ہو خواہ دینی، بالخصوص اگر کمال پر ناز اس کا منشا ہو بعض نے اس کا ترجمہ کیا ہے۔

## کتاب مذمت جاہ

### حرص دنیا کی مذمت

**۱۳۴۔ حدیث:** دو حریص ایسے ہیں کہ ان کا کبھی پیٹ نہیں بھرتا اخ

فائدة: اس حدیث میں حرص علم کی مرح اور حرص دنیا کی مذمت ہے۔

اصل ذکر قلبی محض اور بعض اعمال پر ملائکہ کا مطلع نہ ہونا

**۱۳۵۔ حدیث:** ابن ابی الدنیا نے کتاب الاخلاص میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہ کی حدیث سے بحدیث ضعیف روایت کیا ہے کہ ذکر خفی جس کو ملائکہ حافظین اعمال نہ سنتے ہوں اس ذکر پر جس کو وہ سنتے ہوں ستر درجہ ضعیت رکھتا ہے۔

فائدة: اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ بعض اعمال کی کراما کا تبین کو بھی اطلاع نہیں ہوتی اور اسی سے بعض نے کہا ہے۔

(۱۳۳) اس کو طبرانی نے کہی اور اوسط میں روایت کیا اور اس میں محمد بن حسان کی راوی ہے جس میں قدرے ضعف ہے اور ابن محبیں نے اس کو توثیق کی ہے وہ اس کو ابی عثمان عبد اللہ بن زید حفصی سے روایت کرتے ہیں ان کو ازدی نے ضعیف کہا ہے اور تخریج حدیث کا یہ ہے کہ جو شخص ان منافق میں بندوں پر بغل کرتا ہے اللہ تعالیٰ ان کو اس سے خلل فراز کر دوسروں کی طرف متصرف کر دیتا ہے۔ (۱۳۴) روایت کیا اس کو طبرانی نے ابن مسعود کی حدیث سے بحدیث ضعیف کے ساتھ اور بزارے اور طبرانی نے اوسط میں ابن حبیس کی حدیث سے بھی بحدیث ضعیف سے روایت کیا ہے میں (اشرف) کہتا ہوں کہ داری کی حدیث میں یہ ہے (کہ وہ دو حریص ایک) طالب علم اور (دوسرہ) طالب دنیا اور روایت کیا ابھی نے اُس سے کرنی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ دو حصوں کا پیٹ نہیں بھرتا ایک علم کا حریص کر اس سے کبھی سیر نہیں ہوتا۔ اور ایک دنیا کا حریص کس اس سے کبھی سیر نہیں ہوتا اسی طرح ہے مکملہ میں۔

میاں عاشق و معشوق رمزیت کرناً کاتبین راہم خبر نیست اور اسی سے اس ذکر قلبی شخص کی بھی اصل نکتی ہے جس میں زبان کی بالکل حرکت نہ ہو (جس کا بعض الال ظاہرنے انکار کیا ہے البتہ بعض احکام فہریہ میں جیسے قرأت و نکاح وغیرہ مستقل دلائل سے تلفظ شرط ہے)۔

### ذمت نمائش

۱۳۶- حدیث: بخاری و مسلم میں جنبد کی حدیث سے یہ ہے کہ جو شخص شہرت کے واسطے (کچھ عمل کرے گا اور جو شخص اظہار کے لئے کچھ کرے گا اللہ تعالیٰ اس (کے عیوب) کا اظہار کرے گا۔

فائزہ: اس میں ریاء و نمائش کی جو نہ ملت سے ظاہر ہے

### وساؤں میں معموم ہونا

۱۳۷- حدیث: مسلم نے ابن مسعود رضی اللہ عنہ کی حدیث سے مختصر روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے وہ سے متعلق سوال کیا گیا آپ نے فرمایا کہ یہ خالص ایمان کی علامت ہے۔

۱۳۸- حدیث: ابن عباس رضی اللہ عنہ کی حدیث کہ خدا کے لئے حمد ہے جس نے شیطان کی چالوں کو وہ سے کی طرف پھیر دیا کہ اعمال و عقائد سے اس کا تعلق نہ ہونے دیا۔

فائزہ: ان دونوں حدیثوں میں امور غیر اختیار یہ پر موافذہ کا نہ ہوتا نہ کور ہے۔ بلکہ (اس سے بڑھ کر) ان دونوں میں ان وساوس پر مسرور ہونے کی طرف اشارہ ہے اور یہی تدبیر بھی ہے اس سے نجات کی کہ کچھ پرواہ نہ کرے بلکہ خوش ہو ایک بزرگ کا قول ہے کہ شیطان کو مومن کی خوشی گوارا نہیں جب وساوس پر خوش ہوتا دیکھے گا وہ سو سہ ڈالنا چھوڑ دے گا۔

(۱۳۶) اور روایت کیا اس کو مسلم نے حضرت ابن عباسؓ کی حدیث سے۔ (۱۳۷) اور نہیں نہ یہم ولیم اور ان جان نے اپنی صحیح میں اس کو روایت کیا ہے مگر نہیں نے یہم ولیم میں اس کو حضرت عائشؓ کی حدیث سے روایت کی ہے

(۱۳۸) روایت کیا اس کو ابوداؤد نے اور نہیں نے یہم ولیم میں کیدہ کے لفظ سے بجائے لفظ کیدا الشیطان کے

## ضعفاء کے لئے تعلقات میں ضرر

**ا۱۴۹- حدیث:** مسلم نے ابی ذر کی حدیث سے روایت کیا ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے فرمایا کہ کبھی دو شخصوں پر بھی حکم نہ بننا اور کبھی کسی یتیم کے مال کے متولی مت بننا۔

**فائدہ:** اس حدیث میں دلالت ہے کہ ضعفاء کو تعلقات غیر واجبہ میں واقع نہ ہونا چاہئے۔ جیسا کہ اسی حدیث میں اس ارشاد کی بنا میں یہی فرمایا ہے کہ (میں تم کو ضعیف دیکھتا ہوں) اور ایسا شخص ایسے تعلقات کا تحمل نہیں کر سکتا یا تو ان تعلقات کے حقوق ضائع کرے گا یا دوسراے واجبات میں اخلال کرے گا۔

## کتاب مذمت کبر

### سادگی وضع

**ا۱۵۰- حدیث:** ترک زینت (بھی) ایمان (کے شعبوں میں) سے ہے۔

**فائدہ:** مدلول اس کا ظاہر ہے یعنی برآہ تو اوضع ترک زینت کرنا (یعنی نہ تو تکلف و تزین کا اہتمام ہو اور نہ میلا کچیلار ہے کہ نظافت کی تاکید آتی ہے)

## ترک تعرض بعوام

**ا۱۵۱- حدیث:** ابوالغبلہ کی حدیث کہ جب تم یہ حالت دیکھو کہ حرص کی اطاعت کی جا رہی ہے اور خواہش نفسانی کا انتباہ ہو رہا ہے اور ہر ذی رائے اپنی رائے کو پسند کرنے لگا ہے تو (اس وقت) تم اپنے نفس کی خبر لو (اور عامہ ناس سے تعرض مت کرو جیسا کہ ایک روایت میں یہ زیادت بھی ہے۔ ودع امر العامة۔ اور جن پر باقاعدہ حکومت ہے وہ عامہ سے خارج ہیں)

**فائدہ:** اس میں اس کا ذکر ہے جو بعض بزرگوں کا معمول ہے کہ (بجز موقع وجوب

(۱۵۰) روایت کیا اس کو ابو داؤد اور ابن ماجہ نے ابوالحسن بن ثابت کی حدیث سے

(۱۵۱) روایت کیا اس کو ابو داؤد اور ترمذی نے اور ترمذی نے اس کی تحسین بھی کی ہے۔

کے) کسی سے تعرض نہیں کرتے (کیونکہ ان غدروں کے ہوتے ہوئے عدم تعرض کی اجازت ہے) اور ان غدروں کا وجود (اس وقت ظاہر ہے) (اور چونکہ یہ عدم تعرض واجب نہیں اس لئے جو بزرگ تعرض کرتے ہیں وہ بھی اس حدیث کے خلاف نہیں ہیں)۔

### گناہوں میں بعض تکونی حکمتیں ہیں

**۱۵۲- حدیث:** اگر تم سے گناہ صادر نہ ہوں تو مجھ کو تم پر اس سے بھی بڑی بات کا اندر یہ ہے اور وہ خود بینی خود بینی ہے۔

**فائدہ:** اس میں وہ مضمون ہے جس کو عارفین ذکر کیا کرتے ہیں یعنی معاصی کی بعض تکونی حکمتیں اور اس سے معاصی کے ارتکاب کی اجازت لازم نہیں آتی۔ صرف مقصود (اس مضمون) سے مرتكب معصیت کے اس غم کا تحفظ کرنا ہے جو درجہ یا اس تک پہنچ جائے۔ (جس سے پھر وہ نہ معصیت سے توبہ کرنے نہ معصیت کو ترک کرے)

### اصلاح باطن اصل چیز ہے

**۱۵۳- حدیث:** اللہ تعالیٰ تمہاری صورتوں کو نہیں دیکھتے۔ یہ حدیث پہلے گزر چکی ہے میں (اشرف) کہتا ہوں کہ (چونکہ وہ موقع میں نے تلاش نہیں کیا اس لئے دوسری جگہ سے سند نقل کرتا ہوں سو) عزیزی میں ہے کہ اللہ تعالیٰ تمہاری صورتوں کو جن میں اعمال ظاہرہ محضہ بھی آگئے کہ وہ بھی خاص بیانات ہیں صورت کی) اور اموال کو نہیں دیکھتے لیکن تمہارے قلوب اور اعمال کو دیکھتے ہیں۔

**فائدہ:** حدیث صریح ہے اصلاح باطن کے اصل ہونے میں (اور اعمال کا ذکر اس کا منافی نہ سمجھا جائے) کیونکہ اعمال بھی بدؤ اصلاح باطن معتقد بہا نہیں ہیں (چنانچہ عقیدہ صحیحہ و اخلاق اعمال میں شرط ہے اور یہ دونوں باطن ہیں) اور مولانا راویؒ

(۱۵۲) اس کو بردارنے اور ابن حبان نے ضعف ایں اور بنیقی نے شعب میں حضرت انسؓ کی حدیث سے اور اس میں سلام بن ابی الصباء ہے اور اس کو بخاریؒ نے مکمل الحدیث کہا ہے اور احمد نے حسن الحدیث کہا ہے اور اس کو ابوحنورہ بنی

نے مسند اثروں میں ابو عیید کی حدیث سے ایسی سند سے روایت کیا ہے..... جو عایت درجہ ضعف ہے۔

(۱۵۳) روایت کیا اس کو اسلام اور ابن ماجہ نے ابو ہریرہؓ سے۔

کا یہ شعر گویا اس حدیث کا ترجمہ ہے۔

ما بروں را نگریم و قال را  
ما دروں را نگریم و قال را

## كتاب التوبه (منجيات)

### حقیقت توبہ

۱۵۳- حدیث: نادم ہونا توبہ ہے۔

فائزہ: اس حدیث میں توبہ کی حقیقت بیان کی گئی ہے  
مغلوب کی غلطی سے درگزر

۱۵۵- حدیث: اللہ تعالیٰ اپنے بندہ مومن کی توبہ سے اس شخص سے بھی زیادہ خوش ہوتے ہیں جو ایک ایسی زمین میں ہو جو بے آب و گیاہ اور ہلاکت کا مقام ہے اخ (اور ایسے جنگل میں اس کا اونٹ گم ہو گیا جس پر اس کا خوردنوش کا سامان تھا اب نہ کھانے پینے کو رہانہ سواری رہی پس ہلاکت کا منتظر ہو کر لیٹ رہا آنکھ جو کھلی تو کیا دیکھتا ہے کہ اونٹ مع سامان کے پاس کھڑا ہے اس وقت کس قدر خوش ہو گا تو اللہ تعالیٰ اس سے بھی زیادہ توبہ کرنے سے خوش ہوتے ہیں)

فائزہ: اس حدیث میں یہ مسئلہ مذکور ہے کہ مغلوب کی غلطی معاف ہے (کیونکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس غلطی کو نقل کر کے نکیر نہیں فرمایا) اگرچہ فرح ہی سے ہو (جو کہ ایک حالت ناشی عن الدنیا ہے) تو بھلا جو محبت و شوق سے مغلوب ہواں کا تو کیا پوچھنا ہے جو کہ ناشی عن الدین کیفیات میں سے ہے۔

(۱۵۴) روایت کیا اس کو این جان اور این ماجنے اور حاکم نے اور انہوں نے اس کی اتنا کو بھی صحیح کہا ہے اور این مسعود کی حدیث اور این جان اور حاکم نے انس کی حدیث سے بھی اس کو روایت کیا اور حاکم نے کہا کہ یہ صحیح ہے۔ صحیح کی شرط پر (۱۵۵) روایت کیا اس کو بخاری و مسلم نے این مسعود اور انس کی حدیث سے اور مسلم نے انس کی حدیث میں یہ زیادہ کیا ہے۔ یعنی پھر اس شخص نے شدت خوشی میں یہ کہہ دیا کہ اے اللہ تو یہ بندہ ہے اور میں تیر ارب ہوں (حضور قرآن تھے ہیں کہ) اور شدت فرح سے چوک گیا اور مسلم نے نعمان بن بشیر کی حدیث سے اور ابو ہریرہ کی حدیث سے بدلوں اس زیادتی کے فخر اور روایت کیا ہے۔

## کامل پر تغیرات کا طاری ہونا

۱۵۶- حدیث: میرے قلب پر (بھی) غبار چا جاتا ہے سو شب و روز میں

ستر بار استغفار کرتا ہوں۔

**فائدہ:** اس حدیث میں یہ مضمون ہے کہ بتی پر تغیرات طاری ہوتے ہیں جو اس کی شان کے مناسب ہوتے ہیں سو سالک کوان سے نگہ دل نہ ہونا چاہئے جیکہ وہ معاصی تک نہ پہنچا دیں (اور افذا الی المھیت اختیاری ہے جس سے بخوبی کی قدرت ہے اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ تغیر دوسرے سالکین کی تملکین سے بھی ارفہ ہے مگر آپ کے نئکن کے مقابلہ میں تغیر ہے)

## فرق درمیان تدقیق و تعمق

۱۵۷- حدیث: ابوسعید خدري رضي الله عنك اور دوسرے صحابي حدیث کتم لوگ ایسے اعمال کر گزرتے ہو کہ وہ تمہاری نگاہ میں بال سے بھی زیادہ بار یک ہیں (یعنی تم ان کو بہت خفیف سمجھتے ہو) اور ہم ان کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں کیا تھا میں سے سمجھتے تھے۔

**فائدہ:** اس حدیث میں اصل ہے صوفیہ کے اس طریق کی کہ وہ اعمال میں بال کی کھال نکالتے ہیں اور تدقیق مغایر ہے تعمق کے (جس کی نبی آئی ہے) کیونکہ لئے وہ اس کو تشدید سمجھتے ہیں) اور تعمق میں حدود سے تجاوز ہو جاتا ہے اور وہ حدود سب پر ظاہر (اور سب کو معلوم) ہوتے ہیں۔ پس تدقیق مذکور تو مطلوب اور کمال تقویٰ ہے اور تعمق غلوٰ الدین اور بدعت ہے تدقیق کی مثال کوئی چیز راستے میں گر پڑے اور اس

(۱۵۶) روایت کیا اس کو مسلم نے اعز منی کی حدیث سے گرانہوں نے یہ کہا ہے کہ دن بھر میں سو بار (استغفار کرتا ہوں) اور اسی طرح ابو داؤد کے یہاں ہے اور بخاری کے یہاں ابو ہریرہ کی حدیث سے یہ ہے کہ میں استغفار کرتا ہوں دن بھر میں سترا سے زیادہ اور بیشتر کی روایت میں شعب میں سترا ہے یہ بھی کہ سترا سے زیادہ

(۱۵۷) روایت کیا اس کو احمد اور بردار نے سن دیجے سے اور بخاری کے یہ کہا کہ بھلکات سے سمجھتے تھے اور روایت کیا اس کو بخاری نے حضرت اُس کی حدیث سے اور احمد اور حاکم نے عبادہ بن قریص کی حدیث سے

کو خود اٹھا لے کسی اور سے فرمائش اٹھانے کی نہ کرے اس احتمال سے کہ دوسرے کا حرج  
یا اس کو گرانی نہ ہو حضرات صحابہ کا یہی معمول تھا اور تعلق کی مثال اپنے گھر اپنی ملک کا  
کھانا کھانے بیٹھا اور کھانا کم پڑ گیا اور گھر والوں سے ماٹا گا نہیں کہ مشاہدہ ہے سوال کہ  
چنانچہ میں نے ایک مقتنی کو جو اس غلطی میں بیٹلا تھے متنبہ کیا بلکہ اس میں ایذا پہنچانا ہے  
گھر والوں کو کہ جب ان کو اس کی اطلاع ہوگی کہ باوجود حاجت کے ماٹا گا نہیں۔

### دنیا آخترت کا آله ہے

**۱۵۸- حدیث:** دنیا جائے زراعت ہے آخترت کی مجھ کو اس لفظ کے ساتھ  
مرفوع انہیں ملی اور عقیلی نے ضعفا میں اور ابو بکر بن لال نے مکارم اخلاق میں طارق  
بن اشیم کی حدیث سے روایت کی ہے کہ دنیا اچھا مقام ہے اس شخص کے لئے جو اس  
سے آخترت کے لئے سامان جمع کرے (پس با معنی ثابت ہے اور اسناد ضعیف ہے۔  
**فائدہ:** مدلول اس کا ظاہر ہے کہ دنیا بالذات تو مقصود نہیں مگر آخترت کے لئے  
مقصود ہے پس اہل دنیا کو تو پہلی بات کی خبر نہیں (اس لئے اس کو مقصود بالذات بنائے  
ہوئے ہیں) اور تارکیں دنیا میں جو زاہد ہیں ان کو دوسرا بات کی خبر نہیں (اس لئے وہ  
اس کے ترک میں مبالغہ کرتے ہیں) اور عارفین کو دونوں باتوں کی خبر ہے (اس لئے  
وہ اس سے اعانت فی الآخرۃ کا کام لیتے ہیں اور علی الاطلاق اس سے نفور نہیں۔

### غلبہ تیسیر

**۱۵۹- حدیث:** (قدسی) میری رحمت میرے غصب پر غالب ہے۔  
**فائدہ:** اس میں اصل ہے محققین کے مذاق کی کہ ان پر اس کا غلبہ ہوتا ہے کہ وہ لوگوں کو  
بشارت اور آسانی کی باتیں بتایا کرتے ہیں (کہ مشاہدہ رحمت سے یہ مذاق پیدا ہو جاتا ہے)

### بلا ولایت کی علامات میں سے ہے

**۱۶۰- حدیث:** ترمذی نے مع ق صحیح روایت کیا اور نسائی نے کبریٰ میں اور

(۱۵۹) روایت کیا اس کو سلم نے ابو ہریرہ کی حدیث سے۔

ابن ماجہ نے سعد بن ابی وقار کی حدیث سے کہ وہ فرماتے ہیں کہ میں نے عرض کیا یا رسول اللہ کوں شخص اشد ہیں بلا میں۔

**فائزہ:** اس میں بلا کا جو مع الرضا سے علامات ولایت سے ہونا نکر ہے اور تم اکثر ولیاء کو دیکھو گے کہ وہ بتلا ضرور ہوتے ہیں خواہ کسی مرض میں خواہ کسی خلاف (کی مخالفت) میں۔

### کسی پر داخل نار ہونے کا حکم نہ لگانا چاہئے

**۱۶۱- حدیث:** بزرانے ابوسعید خدری کی حدیث سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اصحاب اعراف کی سبتو سوال کیا گیا آپ نے فرمایا وہ لوگ ہیں جو اللہ کی راہ میں شہید ہوئے اور وہ اپنے بیاپوں کا کہنا نہ مانتے تھے پس ان کو شہادت تو دخول نار سے مانع ہو گئی اور وہ کہنا نہ ماند دخول جنت سے مانع ہو گیا اور اسے لوگ ایک دیوار پر ہوں گے جو جنت اور دوزخ کے درمیان میں ہوگی (اعراف بیہی ہے)

**فائزہ:** اس میں یہ مسئلہ ہے کہ اہل معصیت میں سے کسی پر دوزخی ہونے کا حکم نہ کیا جائے ممکن ہے کہ کوئی حنفی اس کے لئے دوزخ میں جانے سے مانع ہو جائے۔

### کاملین کی لغزشوں کی حکمت

**۱۶۲- حدیث:** سن رکھو میں (نماز میں غفلت سے) نہیں بھولتا بلکہ بھلا دیا جاتا ہوں تاکہ (اس کے احکام کو) مشروع کروں۔

(۱۶۰) پس اس حدیث کو ذکر کیا گر اس میں اولیا کا ذکر نہیں ہے (صرف بیہی ہے کہ سب سے زیادہ اشد بلا میں انپاؤ ہیں) اور طبرانی کے یہاں حضرت قاطمہؓ کی حدیث یہ ہے کہ سب سے زیادہ بلاء میں حضرات انبیاء ہیں پھر صالحین ہیں (صالحین بھی مراد فوایا کے ہیں) (۱۶۱) اس حدیث (کی سند) میں عبد الرحمن بن زید بن اسلم ہے اور وہ ضعیف ہے اور حاکم کے یہاں حضرت حدیث سے یہ روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ اصحاب اعراف ایک قوم ہے کہ ان کی حنفیت نے ان کو دوزخ سے توبار کر دیا اور ان کی سیمات جنت (میں داخل کرنے) سے قاصر رہیں اسی اور حاکم نے کہا کہ یہ بخاری و مسلم کی شرط پر صحیح ہے۔ (۱۶۲) ذکر کیا اس کو ماں کے بطور بلاغ کے بلا سند اور اسی طرح حجزہ کتنا نے کہا ہے کہ یہ حدیث بجز طریق مالک کے مروی نہیں ہوتی اور ابو طاہر انماہی نے کہا اس کے متعلق ابیر و حناظ سے میری بحث اور حقیقت بہت طویل رہی موجود کو (سند سے) پتے نہیں لگا اور نہیں نے کسی سے یہ سنا کہ اس کو پتہ لگا ہوا اور بعض طبیعی حدیث نے (البته) یہ دعویٰ کیا ہے کہ اس کے پاس یہ منداوائق ہوئی ہے (گمراہ کا بلاغ اس کے بے اصل ہونے کے لئے کافی ہے۔

**فائزہ:** اس میں حکمت ہے کالمین کی لغزشوں کی (جو کہ بلا قصد نافرمانی اتفاقاً واقع ہو جاتی ہیں) تاکہ اس وقت وہ حضرات (ان کے تدارک کے متعلق) جو معاملہ کرتے ہیں ان معاملات میں ان کا اقتدار کیا جائے (اور اسی بنا پر مولا نافرمانی ہے) خون شہید ان رازاب اولیٰ ترست ایں خطا از ضد صواب اولیٰ ترست اور ع۔ کفر گیر دکا ملے ملت شود

### عدم اعتبار توبہ زبانی محض

**۱۶۳- حدیث:** جو شخص گناہ سے توبہ کرے اور اس پر مصربھی ہو (یعنی نادم نہ ہو) ایسا ہے جیسے احکام الہی سے استہزا کرتا ہے (کہ ظاہر کچھ باطن کچھ) **فائزہ:** اس میں ایسی زبانی توبہ کا قابل اعتبار ہونا مذکور ہے جس کے ساتھ (دل میں) ندامت نہ ہو اور یہ شعر گویا اس حدیث کا ترجیح ہے۔  
سبح بر کف توبہ رب دل پر از ذوق گناہ معصیت راخنہ می آید بر استغفار ما

### بے سبب بعض اقسام معصیت سے قبض

**۱۶۴- حدیث:** بے شک بندہ بعض اوقات محروم ہو جاتا ہے رزق سے بوجہ گناہ کے جس کو اختیار کرتا ہے۔

**فائزہ:** اس میں معصیت کی بعض مضرتیں مذکور ہیں جیسے رزق سے محروم ہو جانا اور یہ رزق معنوی کو بھی شامل ہے جیسے بط (باطنی) پس بعض اقسام قبض کے معصیت سے بھی ہوتے ہیں اور اسی احتمال کے سبب اہل اللہ قبض کے وقت استغفار کرتے ہیں۔

(۱۶۳) روایت کیا اس کو ابن ابی الدینیا نے توبہ میں اور ابن ابی الدینیا کے طریق سے تبیق نے شب میں این عجائب کی حدیث سے اس لفظ سے کہا یا ہے جسے اپنے رب سے استہزا کرتا ہوا درسنداں کی ضعیف ہے۔

(۱۶۴) روایت کیا اس کو ابن ماجہ نے اور حاکم نے صحیح سنن کے اور لفظ حاکم کے ہیں مگر حاکم نے صحیح لفظ عبد کے لفظ جل کہا ہے بعثتی خص کے ٹوپان کی حدیث سے۔

## كتاب صبر و شكر

### ظاہر کے لئے باطن اصل ہے

**۱۶۵- حدیث:** مہاجر وہ ہے جو برے کاموں کو چھوڑ دے اور (اصل)

جاذب وہ ہے جو اپنی خواہش نفسانی سے جہاد کرے (اور اس کو مغلوب کرے)

**فائدہ:** اس میں باطن کا ظاہر کے لئے اصل ہونا مذکور ہے اور جملہ ثانیہ آخر

کتاب ریاضۃ النفس میں گزر چکا ہے۔

### خواص بعض درجات توکل مسمی بہ یقین

**۱۶۶- حدیث:** کہا جاتا ہے کہ عیسیٰ علیہ السلام پانی پر چلے تھے۔ رسول اللہ

صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اگر ان کا یقین اور زیادہ ہوتا تو وہ ہوا پر چلتے یہ حدیث

مکر ہے (یعنی غیر ثقہ نے ثقات کے خلاف روایت کیا ہے) یہ اس طرح معروف نہیں

ہے (معروف مقابل ہے مکر کا) اور معروف وہ ہے جو ابن ابی الدنيا نے کتاب

الیقین میں بکرا بن عبد اللہ مرنی کا قول نقل کیا ہے کہ حواریین نے اپنے پیغمبر (عیسیٰ

علیہ السلام) کو (ایک بار) نہ پایا کسی نے کہا کہ وہ دریا کی طرف گئے ہیں۔ وہ (دریا کی

طرف) ان کو تلاش کرتے ہوئے چلے جب دریا پر پہنچ دیکھتے کیا ہیں کہ وہ پانی پر چلتے

ہوئے چلے آ رہے ہیں پھر حدیث ذکر کی جس میں یہ ہے کہ عیسیٰ علیہ السلام نے فرمایا

کہ اگر ابن آدم کو ایک بال برابر بھی یقین ہو تو پانی پر چلنے لگے شرح زبیدی میں ہے کہ

میں کہتا ہوں کہ نیز ابن ابی الدنيا اور ابن عساکر نے قصیل بن عیاض سے روایت کیا

ہے کہ عیسیٰ علیہ السلام سے کہا گیا کہ آپ کس چیز سے پانی پر چلتے ہیں فرمایا ایمان اور

یقین سے لوگوں نے عرض کیا کہ ہم بھی ایمان رکھتے ہیں جیسا آپ ایمان رکھتے ہیں

(۱۶۵) روایت کیا اس کو این ماجنے اول جملہ کے ساتھ اور نئی نے من کبریٰ میں دوسرے جملہ کے ساتھ

دونوں نے فضالہ ابن عبید کی حدیث سے دو جیزہ سندوں سے۔

اور ہم بھی یقین رکھتے ہیں جیسا آپ یقین رکھتے ہیں آپ نے فرمایا تو اس سال میں چلو وہ ان کے ساتھ چلے پھر ایک موج آگئی تو لگنے خو طہ کھانے ان سے عیسیٰ علیہ السلام نے فرمایا تم کو کیا ہوا کہنے لگے ہم موج سے ڈر گئے آپ نے فرمایا تم رب موج سے کیوں نہ ڈرے پھر ان کو آپ نے (دریا سے) نکالا زبیدی کا قول ختم ہوا اور ابو منصور دیلمی نے مسند الفردوس میں سند ضعیف سے معاذ بن جبل کی حدیث سے روایت کیا ہے کہ اگر تم کو اللہ تعالیٰ کی ایسی معرفت ہوتی جیسا معرفت کا حق ہے تو آپ دریاؤں پر چلتے اور تمہاری دعاوں سے پہاڑ (اپنی جگہ سے) ٹھل جاتے۔

**فائدہ:** مراد یقین سے اس مقام پر یہ ہے کہ بعض واقعات یومیہ کی نسبت بعض تصرفات حق کا ایسا جازم خیال ہو جس میں جانب مخالف کا احتمال ہی نہ ہو (مثلاً یہ پختہ خیال کر لیا کہ میں اگر پانی پر چلوں گا تو اللہ تعالیٰ مجھ کو غرق نہ کریں گے) اور یہ توکل کی ایک قسم ہے اور یقین (بمعنی المذکور) کی عادۃ یہ خاصیت ہے مگر کسی مانع خاص سے (اس کا تحفظ بھی ہو جاتا ہے) اور یہ یقین (بمعنی) نہ لوازم ایمان سے ہے (ممکن ہے کہ ایک شخص کامل الائیمان ہو اور یہ خیال اس درجہ کا اس کو حاصل نہ ہو) اور نہ خواص ایمان سے ہے (ممکن ہے کہ یہ خیال اس درجہ کا کسی غیر مؤمن کو بھی حاصل ہو جائے) البتہ ایمان سے اس (خیال) میں برکت زائد ہو جاتی ہے اور یہی (ازدواج برکت) معنی میں عیسیٰ علیہ السلام کے ارشاد کے کامیابی اور یقین سے اور (یہی معنی ہیں) حدیث معاذ کے اگر تم کو اللہ تعالیٰ کی معرفت ہوتی یعنی اگر تم کو یقین اور معرفت حاصل ہوتی اور مقصود (ان روایت میں) یقین کی خاصیت کا بیان کرنا ہے نہ کہ اس کی فضیلیت کا بیان کرنا اور اگر تم کو یہ اشکال واقع ہو کہ امام غزالیؒ نے اس روایت منکرہ کو کیسے جائز رکھا (کہ اپنی کتاب میں ذکر کر دیا) جبکہ حضرت علی رضی اللہ عنہ سے ان کا قول منقول ہے کہ اگر میرے لئے سب پرے اٹھادیئے جائیں تب بھی میرے یقین میں ترقی نہ ہو ( بلکہ جتنا یقین اس وقت حاصل ہوتا وہ اب بھی حاصل ہے اور اشکال) اس لئے (ہو سکتا ہے) کہ اس سے لازم آتا ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ تو انہماً مراتب یقین تک پہنچ ہوئے تھے اور عیسیٰ علیہ السلام اس مرتبہ تک پہنچ ہوئے

نہ تھے اور اس سے ولی کی فضیلت نبی پر لازم آتی ہے اور یہ باطل ہے پس جس سے یہ بات لازم آئی ہے وہ بھی باطل ہے (پس اس روایت کی صحت کا احتمال ہی نہیں ہو سکتا پھر غرائی اس کو کیوں لائے) سواں اشکال کو اس طرح زائل کرو کہ مراد یقین سے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے قول میں بشرطیکہ یہ قول ثابت بھی ہوا یمان ہے (معنی مراد نہیں جس میں کلام ہے) اور اس کی کوئی دلیل نہیں کہ عیسیٰ علیہ السلام ایمان کے انتہائی مرتبہ تک پہنچے ہوئے نہ تھے (نعوذ باللہ ممنه) بلکہ ولی کا انتہائی مرتبہ ایمان کا نبی کے ایمان کے ابتدائی مرتبہ تک بھی نہیں پہنچا چ جائیکہ اس کے انتہائی مرتبہ تک پہنچ سکے خوب اچھی طرح سمجھ لو (مزید شرح اس کی کلید مشنوی دفتر ساوس کے عشرہالت میں ہے)

### جذب کا عملت وصول ہونا

۱۶۷- حدیث: بخاری و مسلم نے ابو ہریرہ کی حدیث سے روایت کیا کہ کسی شخص کو اس کا عمل جنت میں داخل نہ کرے گا لوگوں نے عرض کیا اور نہ آپ (عمل سے داخل جنت ہوں گے) یا رسول اللہ آپ نے فرمایا اور نہ میں مگر یہ کہ اللہ تعالیٰ مجھ کو اپنے فضل و رحمت میں ڈھانک لے اور مسلم کی ایک روایت میں یہ ہے کہ کوئی شخص ایسا نہیں کہ اس کا عمل اس کو جنت میں داخل کر دے۔ اخ

فائزہ: حدیث صریح ہے اس مضمون میں جو اہل طریق نے فرمایا کہ اصل مدار اور عملت وصول جذبہ (الہیہ) ہے نہ کہ محض سلوک (اور اعمال) البتہ عمل کے شرط ہونے کا انکار نہیں کیا جا سکتا اکثر احوال میں اور بعض نے اس کو اس عبارت سے تعبیر کیا ہے کہ حق تعالیٰ کا ایک جذبہ جن و انس کے تمام اعمال سے افضل ہے۔

### گناہوں کی ساتھ احوال کا باقی رہنا استدراج ہے

۱۶۸- حدیث: عقبہ بن عامر کی حدیث کہ جب تم کسی شخص کو دیکھو کہ اللہ

(۱۶۷) اور بخاری و مسلم دونوں اس پتغیں حضرت عائشہ کی حدیث سے اور مسلم اس میں منفرد ہیں جابر کی حدیث سے۔

(۱۶۸) روایت کیا اس کو احمد اور طبرانی نے اور یقینی نے شعب میں منحسن سے۔

تعالیٰ اس کو اس کی خواہشیں اور مرادیں دے رہا ہے اور وہ اپنے محصیت پر مصروف ہے تو سمجھ لو کہ یہ استدراج ہے۔

**فائدہ:** مراد میں مواجهہ و اذواق بھی داخل ہو گئے پس ان کی بقاء سے نسبتہ باطنیہ پر استدلال نہ کیا جائے جیسا کہ ال باطل کو دھوکا ہو گیا ہے جو دعویٰ کرتے ہیں کہ ان کی نسبت باطنیہ ایسی قوی ہے کہ معاصی سے بھی زائل نہیں ہوتی اس لئے کہ جو چیز معاصی کے ساتھ جمع ہو جاتی ہے وہ نسبت مطلوبہ نہیں ہے جس کی حقیقت یہ ہے کہ عبد کی جانب سے حق کے ساتھ ذکر و طاعت کا تعلق ہو اور حق کی جانب سے (عبد کے ساتھ) رضا کا تعلق ہو (اور ظاہر ہے کہ معاصی کے ساتھ رضا کہاں)

## كتاب الخوف والرجاء

### بغیر عمل کے رجاء غرور ہے

۱۴۹- حدیث: زید خیلی کی جو یہ حدیث ہے کہ اس لئے حاضر ہو اہوں کہ آپ سے یہ پوچھوں کہ اللہ تعالیٰ کی کیا علامات ہیں اس شخص کے متعلق جس کو وہ چاہتے ہوں اور اس شخص کے متعلق جس کو وہ نہ چاہتے ہوں۔

**فائدہ:** اس میں وہ مسئلہ ہے جس کی محققین نے تصریح کی ہے کہ رجاء شخص بدلوں عمل کے باوجود عمل پر قادر ہونے کے شخص نفس کا فریب ہے۔

(۱۴۹) اس حدیث کو طبرانی نے کہر میں ابن سحود کی حدیث سے بعد ضعیف روایت کیا ہے اور اس میں یہ بھی ہے کہ آپ نے فرمایا تو زید خیر ہے (آپ نے خیل کو خیر سے بدل دیا) اور اس طرح کہا ہے اب ابی حاتم نے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کا نام خیر کر دیا ان سے کوئی حدیث شروع نہیں اور انہوں نے ان کا ذکر صرف ایک حدیث میں کیا ہے لیکن زید خیر کھڑے ہوئے اور عرض کیا ہے کہ رسول اللہ اخیر حدیث تک میں نے اپنے باپ سے سنائے کہ یہ فرماتے تھے۔ اور تمہارے اس کا یہ ہے کہ آپ نے فرمایا تم نے کس حال میں صحیح کی انہوں نے عرض کیا کہ میں نے اس حال میں صحیح کی کہ میں خیر سے اور ال خیر سے محبت کرتا ہوں اور جب میں کی چیز ہے قادر ہوتا ہوں تو اس کی طرف ورثتا ہوں اس کے ٹوٹ کا نیکن کرتا ہوں اور جب کوئی خیر میرے ہاتھ سے ٹکل جاتا ہے میں اس پر غمین ہوتا ہوں اور اس کی طرف مختار ہوتا ہوں آپ نے فرمایا یہ اللہ تعالیٰ کی علامات ہے اس شخص کے متعلق جس کو وہ چاہتے ہیں اور اگر تم کو کسی دوسری بات کے لئے چاہتے ہیں (لیکن حلال و حلال کے لئے) تو تم کو اس کے لئے تیار کرتے پھر پرواہ بھی نہ کرتے کہ ہم اس کے کسی دادی میں بھی ہلاک ہو جاتے۔

## بغیر عمل کے رجاء عاجز کا اعتبار

**۱۷۰- حدیث:** تم میں سے کسی کو موت نہ آنے پائے مگر اس حالت میں کہ وہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ گمان نیک رکھتا ہو۔

**فائزہ:** یہ حدیث اپنے اطلاق سے اس پرداں ہے کہ رجاء عمل کے ساتھ مشروط نہیں بلکہ عمل پر قدرت نہ ہو جیسا موت کے قرب میں حالت ہوتی ہے۔

## اجمال حدیثین بالا

**۱۷۱- حدیث:** (قدی) میں (یعنی حق تعالیٰ) اپنے بندہ کے گمان کے نزدیک ہوں پس میرے ساتھ جو چاہے گمان کرے۔

**فائزہ:** یہ حدیث بجملہ ہے اور کمی دو حدیثیں اس کی تفصیل کرتی ہیں (یعنی) یہ حسن ظن قدرت کے وقت عمل کے ساتھ معتبر ہے اور عجز کے وقت بدول عمل بھی معتبر ہے) اور ایمان ہر حال میں شرط ہے۔

## عامل آخرت کے لئے رجاء کا خوف سے زیادہ مفید ہونا

**۱۷۲- حدیث:** اگر تم کو ان باتوں کی خبر ہو جس کی مجھ کو خبر ہے تو تم بہت کم ہنسو اور کثرت سے روایا کرو اور اس حدیث میں یہ بھی ہے کہ جریل علیہ السلام نازل ہوئے اُخ

**فائزہ:** اس حدیث میں مشینخت کا ادب ہے کہ خوف پر رجا کو غالب رکھا کرے ایسے لوگوں کے لئے جو کہ خوف کی حکمت یعنی اہتمام آخرت کے سامان کی کوشش میں لگے ہوں جیسے صحابہ کی شان تھی (کہ اہتمام آخرت میں شدت سے مشغول تھے جس

(۱۷۰) روایت کیا اس کو مسلم نے جابری حدیث سے۔ (۱۷۱) روایت کیا اس کو ابن حبان نے واطل بن الائچ کی حدیث سے اور یہ حدیث صحیحین میں ابو ہریرہؓ سے ہے اس میں یہ مضمون ہیں ہے کہ میرے ساتھ جو چاہے گمان کر لیے۔ (۱۷۲) اس کو ابن حبان نے اپنی صحیح میں ابو ہریرہؓ کی حدیث سے روایت کیا ہے۔ پس اس حدیث کا اول حصہ صحیح کا روایت کیا ہوا ہے۔ حضرت اس کی حدیث سے اور احمد اور حاکم نے اس کو اس زیادت کے ساتھ روایت کیا ہے (کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فیرمایا) اور تم جنکل کو نکل جاتے اور تمہاس کا یہ ہے کہ پس جریل علیہ السلام نے کہا کہ آپ کے پر ووگا رفرماتے ہیں کہ آپ میرے بندوں کو ناماہید کیوں کرتے ہیں پس آپ ان لوگوں کے پاس تشریف لائے اور ان کو ناماہید دلائی اور شوق دلایا (تاکہ زیادت تحریف کا تدارک ہو جائے)۔

سے خوف کی غایت حاصل تھی تو ان کے لئے خوف سے زیادہ ضرورت رجأ کی ہے)۔

### فضیلت مومن بر کعبہ

۳۷۱- حدیث: مومن کعبہ سے افضل ہے روایت کیا اس کو ابن ماجہ نے ابن عمر کی حدیث سے ان الفاظ سے کہ (اے کعبہ) تو کس قدر عظیم ہے اور تیری حرمت کس قدر عظیم ہے مگر) قسم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے (کہ) البتہ مومن کی حرمت تیری حرمت سے عظیم ہے اس کامال بھی اور اس کی جان بھی اور اس کے ساتھ خیر ہی کامگان کیا جاسکتا ہے۔

فائدہ: اس حدیث میں مومن کا کعبہ پر فضیلت رکھنا مذکور ہے اگرچہ یہ فضیلت جزئیہ ہو (اسی لئے اس کا جہت سجدہ ہونا لازم نہیں آتا) اور اسی سے بعض کامقوలہ ہے۔

از ہزار اس کعبہ یک دل بہتر است  
کیونکہ مومن قلب ہی ہے حسب ارشاد حق تعالیٰ کے کہ ابھی تک ایمان تمہارے قلوب میں داخل نہیں ہوا (پس مومن کا افضل ہونا جیسا کہ حدیث میں ہے اور دل کا افضل ہونا جیسا قول بعض میں ہے ہم معنی ہے اور تم کو یہ خلجان نہ ہو کہ حدیث کا مدلول تو صرف حرمت میں عظیم ہوتا ہے۔ جس کے معنی یہ ہیں کہ اس (مومن) کی حرمت پر حملہ کرنے سے پہبخت بے ادبی کعبہ کے من وجاہ زیادہ لازم آتا ہے بوجہ اس کے کہ حق العبد اشد ہے حق اللہ سے اور یہ مستلزم فضیلت (ذات) کو نہیں ورنہ لازم آتا ہے کہ مال مسلم کی افضیلت کے بھی قائل ہوں (کہ وہ بھی دم کے ساتھ مذکور ہے) حالانکہ یہ باطل ہے (سو یہ خلجان نہ ہو) کیونکہ ہم اس قول سے استدلال نہیں کرتے لحرمة المؤمن اخ بلکہ ما عظمک سے۔ استدلال کرتے ہیں جو کہ عظمت ذات (کعبہ) پر دال ہے۔ پس چونکہ مقصود مقابله کرنا ہے اس سے یہ قول مومن کی عظمت ذات پر دال ہو گا ورنہ عظمت ذات (کعبہ) کا ذکر بے فائدہ ہو گا اور (حدیث میں) اس کا قائل ہونا جائز نہیں۔

(۳۷۲) اور ابن ماجہ کے شیعی نصر بن محمد بن سلیمان حصی کا ابو حاتم نے ضمیف کہا ہے اور ابن حبان نے ان کی قوثیت کی ہے۔

## بعض ملائکہ پر مومن کی جزوی فضیلت

۱۷۴- حدیث: مومن اللہ تعالیٰ کے نزدیک ملائکہ سے بھی زیادہ مکرم ہے۔  
فائدہ: اس میں دلیل ہے مسئلہ تقاضل میں البشر والملائکہ کے بعض اجزاء پر بعض  
بشر کی فضیلت (ملائکہ پر) جزوی ہے جیسے عوام مومنین کی کہ باوجود موازع طبیعیہ کے کچھ  
اطاعت کرتے ہیں اور بعض کی کلی ہے (جیسے حضرات انبیاء کی کہ قرب میں بھی افضل ہیں)۔

## استحالة استكمال حق تعالیٰ بالغير

۱۷۵- حدیث: ارشاد فرمایا اللہ تعالیٰ نے میں نے مخلوق کو صرف اس لئے  
پیدا کیا ہے کہ وہ مجھ سے نفع حاصل کریں اور اس لئے پیدا نہیں کیا کہ میں ان سے نفع  
حاصل کروں (عرaci کہتے ہیں کہ) میں اس حدیث کی کسی اصل پر واقف نہیں ہوا۔  
اہ۔ میں کہتا ہوں کہ اسی مضمون کی طرف مولوی روی نے اس شعر میں اشارہ کیا ہے۔

من نہ کرم خلق تا سودے کنم بلکہ تا بر بندگان جودے کنم  
اور اس مضمون کی اصل قرآن مجید (کی ان آیات) میں ہے نمبر اوہ اوروں کو  
کھلاتا ہے اور اس کو کوئی نہیں کھلاتا۔ نمبر ۲، ہم تم سے رزق نہیں مانگتے ہم تم کو خود رزق  
دیتے ہیں نمبر ۳ میں ان (جن و انس) سے رزق نہیں چاہتا اور نہ یہ چاہتا ہوں کہ وہ  
مجھ کو کھانا کھلا دیں بے شک اللہ تعالیٰ وہ خود رزاق ہیں اہ اور یہ مسئلہ (مذکورہ فی  
الحدیث) عقلی ہے کہ حق تعالیٰ پر استکمال بالغیر محال ہے پس حدیث اس حالت میں  
بالمغنى ثابت ہے گو باللفظ ثابت نہیں۔

## ایجاد گناہ میں بعض تکونی مصلحتیں ہیں

۱۷۶- حدیث: اگر تم گناہ نہ کرتے تو اللہ تعالیٰ ایسی مخلوق کو پیدا کرتے جو گناہ

(۱۷۶) روایت کیا اس کو این ماجنے ابوالیغم بیرون سفیان کی روایت سے وہ روایت کرتے ہیں ابو ہریرہ سے  
ان انفشوں سے کہ مومن اللہ کے نزدیک بعض ملائکہ سے بھی زیادہ مکرم ہے اور ابوالیغم کو شعبہ نے ترک کر دیا ہے اور  
ابن محبیں نے اس کو ضعیف کہا ہے اور روایت کیا اس کو این جان نے ضعف میں اور بتکنی نے شب میں اسی طریق  
سے صرف کے انفشوں سے (یعنی اس میں لفظ بعض نہیں ہے)

کرتی تاکہ اسکی مغفرت فرماتے اور ایک لفظ میں یہ ہے کہ تم کو (اس عالم سے) لے جاتے۔

**فائدہ:** اس میں گناہ کے وجود کی حکمت (ذکر) ہے (مگر) اس حیثیت سے کہ وہ حق تعالیٰ کا ایجاد کیا ہوا ہے کیونکہ یہ ایجاد حسن ہے نہ اس حیثیت سے کہ وہ خلق سے صادر ہوا ہے کیونکہ یہ صدورِ حق ہے اور حاصل اس حکمت کا ظہور مغفرت ہے اور اس نکتہ تک بجز عارفین کے کسی کے ذہن کی رسائی نہیں ہوئی۔

### طاعات پر تکمیلہ نہ کرنا

**۷۷- حدیث:** حضرت عائشہؓ کی حدیث ہے کہ میں نے عرض کیا رسول

اللہ یہ جو آیت ہے یو تو ن ما اتو او قلوبہم و جلة (یعنی دیتے ہیں جو دیتے ہیں اور ان کے دل خوف زدہ ہیں) یہ تمام افعال کو عام ہے کیونکہ یہ سب میں ان کو عدم سے ہستی میں لانا اور وجود دینا ہے) کیا مراد اس سے وہ شخص ہے جو چوری اور زنا کرے۔ (کیونکہ خوف تو ان ہی افعال کے بعد ہوتا ہے) آپ نے فرمایا نہیں (آگے تھا آتا ہے)

**فائدہ:** اس حدیث میں یہ مضمون ہے کہ اعمال پر اعتماد نہ چاہئے اور نہیں اس میں قطع ہے غرور و ناز کا اور یہ مضمون نہیں ہے کہ خوف کو غالب کیا جائے رحیم ذی افضال سے امید رکھنے پر کیونکہ جس شخص کو ان طاعات میں مشغولی ہو جیسے نماز ہے روزہ ہے اموال کا تصدق کرنا ہے اس کے لئے تو اس کا عکس ثابت ہے چنانچہ یہ مضمون قریب ہی گزر چکا ہے اس حدیث کے تحت میں لو تعلمون ما اعلم اخ۔

### تغیر طبعی کمال کے منافی نہیں

**۷۸- حدیث:** حضرت حظلهؓ کی حدیث ہے کہ ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ

(۷۶) روایت کیا اس کو مسلم نے ابوابویب کی حدیث سے اور لفظ عاتی کو ابوہریرہؓ کی حدیث سے اسی کے قریب اور تمہارا کا یہ ہے کہ (تم کو تو اس عالم سے لے جاتے) اور (بجائے تمہارے) ایک دوسری تخلق کو لاتے جو گناہ کرتی بھر اس کی مغفرت فرماتے۔ (۷۷) اس کو تمنی اور این بایہ اور حاکم نے روایت کیا ہے اور حاکم نے اس کو صحیح الائسا دکھا میں (یعنی عراقی) کہتا ہوں کہ بلکہ یہ منقطع ہو عائشؓ اور عبدالرحمن بن سعد بن وہب کے درمیان میں تمنی نے کہا ہے کہ یہ حدیث عبدالرحمن بن سعد سے مروی ہے وہ ابو حازم سے روایت کرتے ہیں اور ترددیث کا (حضور کے اس ارشاد کے بعد نہیں) یہ ہے کہ (آپ نے فرمایا) بلکہ مراد وہ شخص ہے جو روزہ کے اور نماز پڑھے اور صدقہ دے اور (پھر) ذرے کے میاں سے قبول نہ کیا جائے۔ (۷۸) روایت کیا اس کو مسلم نے مختصرًا

وسلم کی خدمت میں تھے آپ نے ہم کو فتحتین فرمائیں اور اس حدیث میں یہ بھی ہے کہ (حضرت حظله نے حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ سے یہ کہا کہ) حظله (یعنی میں) تو منافق ہو گیا جس کی وجہ یہ بیان کی کہ جب ہم حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ہوتے ہیں تو ہماری یہ حالت ہوتی ہے کہ گویا جنت و دوزخ کا مشاہدہ کر رہے ہیں اور جب گھر آتے ہیں تو یہوی بچوں میں مشغول ہو کروہ حالت نہیں رہتی اور یہ ظاہر نفاق ہے حضرت صدیق بولے کہ یہ حالت تو میری بھی ہے) اور اس حدیث میں یہ بھی ہے کہ (پھر دونوں صاحب حضور میں حاضر ہوئے اور واقعہ بیان کیا تو آپ نے ارشاد فرمایا کہ اگر میرے پاس کی سی حالت رہے تو تم سے ملائکہ مصافحہ کیا کریں) لیکن اے حظله ایک ساعت کیسی ایک ساعت کیسی۔

**فائدہ:** اس حدیث میں یہ ہے کہ تغیر طبعی سے کامل بھی خالی نہیں (چنانچہ صحابہ سب کامل ہی تھے خصوصاً حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ) اور یہ تغیر (متقصود میں) مضر نہیں بلکہ اس میں الیکی مصلحتیں ہیں جو اہل طریق کو ذوقی طور پر معلوم ہوتی ہیں۔

### اجتماع حال مع کمال

**۱۷۹- حدیث:** آپ نے یوم بدر میں فرمایا۔ اللہ اگر یہ جماعت (مسلمانوں کی) ہلاک ہو جائیگی تو روئے زمین پر کوئی شخص بھی ایسا نہ رہے گا جو آپ کی عبادت کریگا۔  
**فائدہ:** اس کا فائدہ آگے آتا ہے۔

**۱۸۰- حدیث:** رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جس وقت نماز میں داخل ہوتے تھے تو آپ کے سینے کی الیکی آواز سنائی دیتی تھی جیسے ہندیا کے جوش کی آواز ہوتی ہے۔

**فائدہ:** اس حدیث میں اور حدیث سابق میں دلالت ہے اس پر کہ غلبہ حال کا کمال کے ساتھ جمع ہونا ممکن ہے اگرچہ یہ علی سبیل القلة ہوتا ہے (چنانچہ حدیث سابق

(۱۷۹) روایت کیا اس کو بخاری نے ابن عباس کی حدیث سے ان الفاظ سے کہ اگر آپ کو یہی منثور ہے تو آج کے دن کے بعد آپ کی عبادت نہ کی جائے گی۔ (۱۸۰) روایت کیا اس کو ابو داکو نے اور ترمذی نے شہنشاہ اور نسانی نے عبد اللہ بن اشتر کی حدیث سے۔

میں دعا کا انداز اور اس حدیث میں سینہ کی آواز اسی غلبہ حال سے ناشی ہے)۔

## كتاب الفقر والزهد

### فضیلت فقر

۱۸۱- حدیث: ابو عیم نے حسین بن علی سے سند ضعیف حلیہ میں روایت کیا ہے کہ فقراء کے پاس احسانات مہیا کیا کروالی آخرہ حاشیہ میں بہان طبی سے انہوں نے بخط بعض فضلاء ابن تیمیہ سے نقل کیا ہے کہ یہ حدیث مذکور اور اسی طرح حدیث الفقر فخری کو دونوں غلط ہیں اور مقاصد حسنة میں ہے کہ الفقر فخری کو ہمارے شیخ نے باطل موضوع کہا ہے اور دیوبھی نے معاذ بن جبل سے مرفوع راویت کیا ہے کہ مومن کا تحفہ دنیا میں فقر ہے اور اس کی سند میں کچھ مضائق ثبتیں (اشارہ ہے قدرے ضعف کی طرف)۔

فائدہ: اور اصل یعنی ان دونوں حدیثوں کی (جن کو موضوع کہا گیا ہے) یعنی فقر اور فقراء کی فضیلت اور ان کے ساتھ احسان کرنا یہ بلا کسی استباہ کے ثابت ہے۔

### قبولیت ہدیہ کو مناسب شرائط سے مشروط کرنا

۱۸۲- حدیث: میں نے ارادہ کر لیا ہے کہ میں کسی کا ہبہ قبول نہ کروں گا بجز قریشی یا ثقیلی یا الفصاری یا دودی کے (یہ اس وقت فرمایا تھا جبکہ ایک اعرابی نے آپ کو ایک اونٹ ہدیہ دیا تھا) آپ نے اس کے عوض میں کئی اونٹ عطا فرمائے مگر وہ راضی نہ ہوا اور اس کو توقع اور زیادہ کی تھی اس فرمانے کا حاصل یہ تھا کہ یہ خاص قبائل یا) ان کے امثال عالی حوصلہ ہوتے ہیں کہ محض محبت سے ہدیہ دیتے ہیں کسی غرض کی طمع سے نہیں دیتے)

فائدہ: اس حدیث میں اصل ہے اس کی کہ قبول ہدیہ کو ایسے خاص شرائط کے ساتھ مقید کر لیا جائے جن کو مصالح متفقی ہوں (اور ان شرائط کے نہ ہونے پر رد ہدیہ کو خلاف سنت نہ کہا جائے۔

(۱۸۲) روایت کیا اس کو ترمذی نے حدیث ابو ہریرہ سے اور کہا کہ یہ حدیث کی طریق سے ابو ہریرہ سے روایت کی گئی ہے میں (عراقی) کہتا ہوں کہ اس کے رجالت ثقہ ہیں۔

## قبول ہدیہ کا عدم اشراف کے ساتھ مشروط ہونا

**۱۸۳- حدیث:** صحیحین میں ہے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی حدیث ہے کہ جو مال تمہارے پاس اس حالت میں آئے کہ تم کوناں کا انتظار ہوا اور نہ تم اس کا سوال کر تو اس کو لے لیا کرو۔ فائدہ: اس حدیث میں قبول ہدیہ کا ایک ادب ہے یعنی اس میں شرط یہ ہے کہ اس کا انتظار نہ ہو اور انتظار کی یہ علامت ہے کہ اس مال کے نہ آنے سے اس کو ناگواری ہو۔

## عدم حکم بقرآن مختملہ

**۱۸۴- حدیث:** سائل کا حق ہے اگر چوہ گھوڑے پر آئے۔ فائدہ: اس میں یہ مضمون ہے کہ صاحب معاملہ کو جس میں ضرر ہو اس میں قرآن ظدیہ پر حکم نہ کرنا چاہئے جیسے سوارد کیہ کر اس کو غنی سمجھ لیا جائے اور یہی عادت ہے صوفیہ کی۔

## بعض صفات کا ملین

**۱۸۵- حدیث:** جب آپ سے حارثہ نے عرص کیا کہ میں مومن ہوں آپ نے فرمایا تمہارے ایمان کی حقیقت کیا ہے۔ اخ

**فائدہ:** اس میں صفات کا ملین کی مذکور ہیں اور اس حدیث کے مضمون کو مولانا راوی

(۱۸۴) روایت کیا اس کا بودا کو نے حسین بن علیؑ کی حدیث سے اور نیز حضرت علیؓ کی حدیث سے اور اول طریق میں یعلی بن ابی شجیؑ ہے جس کا ابو حاتم نے مجھوں کہا ہے اور ابن حبان نے اس کی توثیق کی ہے اور دوسرا طریق میں ایک شیخ ہے جس کا نام معلوم نہیں ہوا اور دو فوں (طریق کی) حدیثوں پر بودا کو نے سکوت کیا ہے (تو ٹابت ہوا کہ حدیث بے اصل نہیں) اور ابن الصلاح نے جو علم حدیث میں (اس کے خلاف) ذکر کیا ہے کہ ان کو احمد بن حنبل سے یہ خبر پہنچی ہے کہ چار حدیثیں ہیں جو بازاروں میں دائرہ ہیں جن کی کوئی اصل نہیں ان میں سے ایک یہ ہے لیں اس حق اخ تو یہ قول الحسن سے ہے کہ نکہ خود حسن نے اس حدیث کو اپنی مسند میں حسین بن علیؑ سے روایت کیا ہے۔ (۱۸۵) روایت کیا اس کو بزار نے حدیث اس سے اور طبرانی نے حدیث حارث بن مالک سے اور دو فوں حدیثیں صحیف ہیں اور تمہارے حدیث کا یہ ہے کہ حارث نے (حقیقت ایمان کے سوال کے جواب میں) عرض کیا کہ میر افس دنیا سے ہٹ گیا پھر میرے نزدیک دنیا کا سگک اور زبرابر ہو گیا اور (صحیح کو مشاہدہ قلب سے نہ کر مشاہدہ عین سے ایسا معلوم ہوتا ہے) کویا میں جنت دوزخ پر مطلع ہوں اور کویا میں اسے پروردگار کے عرش پر مطلع ہوں کہ تمہارا ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا (واعظی) تم کو معرفت حاصل ہوئی پس اسی پر ہے رہو (اور ان کی نسبت یہ بھی فرمایا کہ) ایک بندہ ہے کہ اشتعالی نے اس کے قلب کا ایمان سے منور فرمادیا ہے۔

اپنی مشنوی میں دفتر اول کے چارخس کے بعد لائے ہیں مع مضمون اس حدیث کے جو کتاب  
الخوف میں سب سے پہلی حدیث ہے اور دوں حدیثوں کو ایک کر دیا حالانکہ دوں الگ  
الگ ہیں (مگر اس سے اصل مقصود میں کوئی خلل نہیں ہوا) اور اس تعدد کی تحقیق انشاء اللہ تعالیٰ  
شطر باتی میں غیر العراقی میں آئے گی اور اس میں بجائے حارثہ کے عوف بن مالک ہیں۔

### تكلف اور ترفع کی مذمت

**۱۸۶-حدیث:** طبرانی نے ابوالعالیہ کی روایت سے نقل کیا ہے کہ حضرت  
عباس رضی اللہ عنہ نے ایک بالاخانہ (بلا ضرورت بنایا تھا) ورنہ بضرورت خود حضور کے  
یہاں بالاخانہ تھا) ان سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اس کو منہدم کر دو اور  
یہ حدیث منقطع ہے اور یہ حدیث کہ آپ ایک بلند قبہ پر گزرے اور پوچھا کہ یہ کس کا  
ہے لوگوں نے عرض کیا کہ فلاں کا ہے۔ جب وہ شخص آپ کے پاس حاضر ہوا آپ  
نے اس سے منہ پھیر لیا۔

**فائدہ:** ان دو حدیثوں میں مذمت ہے تفاخر اور ترفع اور تکلف زائد از حاجت  
کی اور یہ مسئلہ علماء عملاء اہل طریق میں مثل تتفق علیہ کے ہے۔

(۱۸۶) اس حدیث کو ابوذر اور دنیہ حدیث انس سے باستاد جید نقل کیا ہے ان الفاظ سے کہ حضور نے ایک بلند قبہ دیکھا  
اور تکلف کا یہ ہے کہ آپ (آنے کے وقت) اس کی طرف اتنے متوجہ نہیں ہوئے جیسے پہلے ہوتے تھے اس نے  
اپنے دوستوں سے یا آپ کے اصحاب سے آپ کے رخص بدلتے کی وجہ پوچھی۔ لوگوں نے بتا دیا اس نے جا کر اس کو  
منہدم کر دیا پھر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا اس موقع پر گرہا تو اس کو نہ دیکھا اور آپ کو خبر دی گئی کہ اس نے اس کو منہدم  
کر دیا آپ نے اس کے لئے دعائے خیر فرمائی۔

## کتاب توحید و توکل

### اسرارِ تقدیر کے اکشاف کا امکان

### اور کشف غوامض کی ممانعت

**۱۸۷- حدیث:** ابن عذری اور ابو قیم نے حلیہ میں ابن عمر رضی اللہ عنہ کی حدیث سے روایت کیا ہے کہ مسئلہ قدر اللہ تعالیٰ کا راز ہے سوال اللہ عز و جل کے راز کا افشاء مت کرو۔ فائزہ: مسئلہ قدر کو سرِ الہی فرمانے میں اور اس میں کلام کرنے سے ممانعت فرمانے میں دو امر پر دلالت ہے ایک یہ کہ مسئلہ قدر دنیا میں بھی بغدر استعداد منکشf ہو سکتا ہے ورنہ اس کے اکشاف سے ممانعت نہ فرمائی جاتی کیونکہ ممانعت کرنا اس کو مقتضی ہے کہ اس چیز پر قدرت بھی ہو (اور قدرت علی الافشاء موقوف ہے اکشاف پر) اور دوسرا امر یہ ہے کہ امور کشفیہ کے اور ایسے غوامض کے افشاء سے ممانعت ہے کہ ناالل اس کا خلل نہ کر سکے اور یہ دوسرا امر تو (عام طور سے) کلام قوم میں معروف ہے اور امر اول (صرف) خواص کو معلوم ہے (باقی عام خیال یہی ہے کہ سر قدر دنیا میں منکشf نہیں ہو سکتا گو آخرت میں ہو جائے) اور بعض کا جو یہ قول ہے کہ اس کا اکشاف (مطلق) ممتنع ہے حتیٰ کہ جنت میں بھی (اکشاف نہیں ہو گا) تو مراد اکشاف بکنہ ہے کیونکہ وہ موقوف ہے اکشاف صفات (الہیہ) بکنہا پر اور وہ ممتنع ہے (حتیٰ کہ آخرت میں بھی) کیونکہ اس سے ممکن کا حاطہ کرنا واجب کو لازم آتا ہے (اور یہ احاطہ عقلًا ممتنع ہے جس میں سب مواعظ برابر ہیں)۔

**تو ہم دعویٰ قوت کی مذمت**

**۱۸۸- حدیث:** حضرت علی رضی اللہ عنہ مریض ہوئے سوان کو رسول اللہ صلی اللہ

(۱۸۷) یہ الفاظ ابو قیم کے ہیں اور ابن عذری نے بجائے ان الفاظ کے یہ کہا ہے کہ قدر میں کلام مت کرد کیونکہ وہ راز ہے اللہ تعالیٰ کا (اس کا بھی وہی حاصل ہے) اور یہ حدیث ضعیف ہے (یعنی لفاظ باقی معنی حدیث صحیح سے ثابت ہے جس میں قدر میں کلام کرنے پر ناخوشی ظاہر فرمائی ہے)۔

علیہ وسلم نے دعا کرتے سا کہ اللہ مجھ کو بلا پر صبر دتھے آپ نے فرمایا تم نے اللہ تعالیٰ سے بلا مانگی (کیونکہ صبر تو اسی میں ہوتا ہے) سو اللہ تعالیٰ سے عافیت مانگو (عرaci کہتے ہیں کہ) یہ حدیث پہلے گزر چکی مع کسی قدر اختلاف کے میں (اشرف) کہتا ہوں کہ مجھ کو وہ موقع نہیں ملا اور میکلوٹہ کے باب دعوات فی الاقوامات کی فصل ٹھانی میں ترمذی سے منقول دیکھا ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک شخص کو یہ دعا کرتے سا کہ اللہ میں آپ سے صبر مانگتا ہوں آپ نے فرمایا تو نے اللہ سے بلا مانگی موس سے عافیت مانگ۔

**فائدہ:** اس حدیث میں ایسے امر پر نکیر ہے جو دعوے قوت کو موہم ہو چہ جائیکے قوت کا دعویٰ ہو جیسے بعض مغلوبین سے اس کا صدور ہو جاتا ہے جیسے سنون محبت کا قول ہے۔  
 جز تیرے مجھ کو کوئی بھاتا نہیں آزمائے جس طرح چاہے مجھے اور اس سے ان پر عتاب ہوا اور (جس بول میں) بتلا ہو گئے پھر استغفار کیا اور آرام ہو گیا اور وہ جو نصوص میں جو صبر کا سوال آیا ہے وہ صبر فی الاعمال ہے جیسے جہاد میں ثابت قدم رہنا اور اس کے ساتھ ساتھ غلبہ علی الکفار کا بھی سوال ہے جو زوال بلاء کے سوال کو تنزل ہے سو دونوں سوالوں میں فرق ہو گیا (یعنی جس سے نبی آئی اور جس کا امر آیا ہے)۔

## كتاب المحبت والشوق

### خطوظ مباح اور کمال زہد ایک دوسرے کے منافی نہیں

**۱۸۹- حدیث:** ابراہیم علیہ السلام نے ملک الموت سے فرمایا جب وہ آپ کی روح قبض کرنے آئے کیا آپ نے کسی دوست کو دیکھا ہے کہ اپنے دوست کی جان لیتا ہو (عرaci کہتے ہیں) میں نے اس کی کوئی اصل نہیں پائی اور تمہارا اس کا یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان پر وحی فرمائی کیا تم نے کسی محبت کو دیکھا ہے کہ اپنے محبوب سے ملنا ناگوار سمجھتا ہو۔ انہوں نے فرمایا ملک الموت بس اب جان لے لو۔

**فائدہ:** میں کہتا ہوں اس کے معنی مرکب ہیں ادلال اور شوق سے اور یہ دونوں ثابت ہیں اور نیز ایک تیرے جزو سے بھی یعنی اللہ تعالیٰ کا مومن کے رنج

کو ناگوار سمجھنا اور یہ مضمون (حدیث میں) صریحاً وارد ہوا ہے (کہ حق تعالیٰ فرماتے ہیں مجھ کو مومن کا رنخ گوارا نہیں اور اس کو موت سے رنخ ہوتا ہے) اور یہ حدیث اس رسالہ کے کتاب النکاح میں گزر چکی ہے پس اس روایت کا مضمون (جو کہ اصل مقصود ہے وہ) ثابت ہے۔ لیکن اس کو روایت بالمعنی نہ کہیں گے گوئے معنی کہہ دیں اور نیز میں کہتا ہوں کہ ایسی روایات کے ذکر کرنے میں جس کی اصل نہیں پائی گئی۔ دو فائدے ہیں ایک تو ہی جو اسی رسالہ کے خطبہ میں میرے اس قول میں مذکور ہے کہ شاید کسی کو وہ روایت (مع سند) مل جائے اور دوسرا فائدہ یہ کہ اس کی روایت سے اختیاط رکھی جائے جب تک کہ سند نہ مل جائے۔

**۱۹۰- حدیث ابو عیم:** ابو عیم نے طب نبوی میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کی حدیث سے روایت کیا ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سبزی اور آب جاری کی طرف نظر کرنے کو پسند فرماتے تھے۔

**فائزہ:** اس حدیث میں اس پر دلالت ہے کہ مباح سے اتفاق جب تک کہ اس میں غلونہ کرے کمال زہد کے منافی نہیں جیسا کہ خلک لوگ سمجھتے ہیں۔

### شیخ و طالب کے درمیان مناسبت کی شرط

**۱۹۱- حدیث:** فما تعارف منها اختلف یاً داب صحبت میں گزر چکی ہے اور اس مقام پر اس طرح بیان کی گئی ہے کہ ارواح (اپنے عالم میں) جمع کی ہوئی جماعتیں ہیں سوجن (ارواح) میں (وہاں) تعارف ہو گیا (یہاں) ان میں باہم الفت ہو گی اور جن میں (وہاں) اجنبیت رہی (یہاں) ان میں باہم اختلاف رہے گا۔

**فائزہ:** اس حدیث میں اصل ہے اس مسئلہ کی جو صوفیہ کے نزدیک مقرر ہے کہ شیخ اور طالب میں مناسبت شرط ہے کیونکہ اہم مقصود اس واقع کی خبر دینے سے یہی ہے۔

(۱۹۰) اور اسناد اس کی ضعیف ہیں۔

(۱۹۱) روایت کیا اس کو مسلم نے ابو ہریرہ کی حدیث سے اور بخاری نے مطابقاً حضرت عائشہؓ کی حدیث سے۔

## رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی رویت اللہ کے اثبات کو اس کی نفی پر ترجیح ہے

**۱۹۲- حدیث:** صحیحین میں ہے کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے فرمایا ہے کہ جو شخص تجوہ سے یہ بیان کرے کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے رب کو دیکھا ہے اس نے جھوٹ بولنا اور مسلم کے نزدیک ابوذر کی یہ حدیث ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا کیا آپ نے اپنے رب کو دیکھا ہے فرمایا کہ وہ ایک نور ہے میں اس کو کہاں دیکھ سکتا ہوں اور حضرت ابن عباس اور اکثر علماء آپ کی اثبات رویت للرب کی طرف گئے ہیں (میں کہتا ہوں کہ جلال سیوطی نے اپنی تفسیر (جلالین) میں متدرک حاکم سے وارد کیا ہے وہ ابن عباس سے نقل کرتے ہیں کہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا میں نے اپنے رب عز و جل کو دیکھا ہے اہ) اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے اس کو (یعنی نفی رویت کو) نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے نقل نہیں کیا (محض ان کی رائے ہے میں کہتا ہوں اور ابن عباس نے اثبات رویت کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے نقل کیا ہے اور حکم بالاثبات میں اس کا اختصار نہیں کہ اجتہاد سے ہوا اور نفی میں اس کا اختصار ہے اس آیت کی وجہ سے لاتدر کہ الابصار اہ) اور ابوذر کی جو حدیث ہے (جس میں نفی رویت مذکور ہے) امام احمد فرماتے ہیں کہ میں اس کو ہمیشہ مغکر سمجھتا رہا اور ابن خزیمہ کہتے ہیں کہ قلب میں اس کی صحت انسان کی طرف سے کھٹک ہے اسی کے ساتھ یہ بھی ہے کہ امام احمد کی ایک روایت میں ابوذر کی حدیث میں یہ ہے کہ میں نے اس کو ایک نور دیکھا الحدیث (پس یہ صریح ہے اثبات رویت میں) اور اس روایت کے سند کے رجال ترجیح کے رجال ہیں اور کسی امام نے اس پر نکارت یا تردکا حکم نہیں کیا پس اس کو ترجیح ہو گی میں کہتا ہوں کہ مسلم پر ایک حاشیہ میں فتح الباری سے یہ مضمون ہے کہ ابن خزیمہ کے نزدیک ابوذر رضی اللہ عنہ کا یہ قول ہے کہ آپ نے رب کو قلب سے دیکھا اور آنکھ سے نہیں دیکھا اور اس سے ابوذر رضی اللہ عنہ کی مراد ذکر نور سے ظاہر ہوتی ہے یعنی نور در میان رویت اور بصر کے حائل ہو گیا حاشیہ ختم ہوا میں کہتا ہوں کہ یہ ابوذر رضی اللہ عنہ کی ایک رائے ہے جس سے اثبات نفی کی روایتوں کے درمیان وہ

جمع کرہے ہیں اور جمع فرع ہے تعارض کی اور تعارض ہے نہیں کیونکہ نص اور وہ اثبات ہے ظاہر پر اور وہ نفی ہے مقدم ہوگی اور اگر تعارض تسلیم بھی کر لیا جائے تب بھی دوسرے طریق پر جمع کرنا ممکن ہے اور وہ طریق یہ ہے کہ اثبات کو مطلق روایت پر محول کیا جائے اور نفی کو اداک بالکل نہ پر اور قیامت میں بھی روایت ایسی ہی ہوگی اور یہ روایت اس حیات میں ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے خواص میں سے ہے بدیل دوسرے نصوص کے جو روایت قبل الموت کو متنع قرار دے رہی ہیں اور درمیان کی عبارت میری بڑھائی ہوئی ہیں جو اس لفظ سے شروع ہوتی ہیں کہ میں کہتا ہوں اور اس لفظ پر ختم ہو جاتی ہیں ایعنی انتہے اور باقی عبارت عراقی کی ہے)

### بطلان مذہب ابا حیہ

**۱۹۳- حدیث:** جب اللہ تعالیٰ کسی بندہ سے محبت کرتے ہیں اس کو کوئی گناہ ضرر نہیں کرتا اور گناہ سے توبہ کرنے والا اس کے مشابہ ہے جس کے پاس کوئی گناہ ہی نہیں۔

**فائدہ:** یہ فرقہ ابا حیہ کے مذہب کے ابطال میں صریح ہے (جو کہتے ہیں کہ بعد تقرب کے معاصی بھی مباح ہو جاتے ہیں) اور نہ وہ گناہ ہی نہ رہتا (پس اس کو گناہ فرمانا صاف ابا حیہ کی نفی کر رہا ہے) باقی ضرر نہ کرنا اس کی وجہ یا یہ ہے کہ گناہ اس سے لات ہی نہیں ہوتا (یعنی اس سے گناہ کا صدور ہی نہیں ہوتا تاکہ ضرر پہنچا سکے) اور (اس صورت میں) اس کا بعد اس کا مقابل ہو گا (یعنی بعض وہ ہیں جن سے گناہ ہی نہیں ہوتا اور بعض ان کے مقابلہ میں وہ ہیں جن سے گناہ ہوتا ہے مگر توبہ کر کے ایسے ہو جاتے ہیں جن سے نہیں ہوا)۔ اور یا (عدم ضرر) توفیق توبہ کی وجہ سے ہے اور (اس صورت) میں اس کا بعد اس کا مفسر ہو جائے گا (یعنی عدم ضرر کی تفسیر یہ ہے کہ وہ توبہ کر لیتا ہے) اور یا (عدم ضرر) غلبہ حنات کے سبب ہے (جس سے گناہوں کا کفارہ ہو جاتا ہے) اور اس صورت میں) اس کا بعد اس پر مقصود میں مستقل ہو جائے گا (نه مقابلہ ہو گا نہ مفسر ہو گا) نیز میں کہتا ہوں کہ اسی طرح اہل بدر کے باب میں جو حدیث میں ہے فقد غرفت لكم وہ بھی (ابطال ابا حیہ کی دلیل ہے چنانچہ) شیخ اکبر رحمۃ اللہ علیہ نے اس حدیث (سے استدلال) (۱۹۳) ذکر کیا اس کو صاحب فردوس نے اور ان کے ولد نے اس کو مند الفردوس میں تحریق نہیں کیا۔

میں کہا ہے کہ (حدیث میں غرفت لکم فرمایا ہے جو نو دلیل ہے اس فعل کے ذنب ہونے کی) بحث لکم یا احللت لکم نہیں فرمایا (جو بابحت پر دال ہو)۔

### شوق کے مارے موت کی تمنا کرنا

**۱۹۲- حدیث:** تم میں کوئی شخص موت کی تمنا کرے کسی تکلیف کے سبب جو اس پر نازل ہو۔

**فائدہ:** یہ قید (لضر) اس پر دال ہے کہ شوق الی لقاء اللہ کے سبب جو موت کی تمنا ہواں کی ممانعت نہیں اور یہ بے شمار بزرگوں سے منقول ہے۔

### اہتمام خوف سے زیادہ اہتمام محبت

**۱۹۵- حدیث:** ابو عیم نے حیله میں اس کا مرفوع حصہ حضرت عمرؓ کی حدیث سے روایت کیا ہے کہ سالم اللہ تعالیٰ کے ساتھ دل سے محبت رکھتے ہیں اور ان کی ایک روایت میں ہے کہ سالم کو اللہ تعالیٰ سے بہت شدید محبت ہے (حتیٰ کہ) اگر ان کو اللہ عز و جل کا خوف بھی نہ ہوتا تب بھی یہاں محبت کے سبب (اللہ تعالیٰ کی نافرمانی نہ کرتے)۔

**فائدہ:** اس حدیث میں اس پر دلالت ہے کہ اصل (مؤثر ترک معصیت) میں محبت ہی ہے رہا خوف سودہ (اس تاثیر میں) اس (محبت) سے بعد کے درجہ میں ہے اور اسی وجہ سے محققین اس کا خاص اہتمام کرتے ہیں کہ طالبین کے قلوب میں محبت کا القا کریں۔

### رضاو صبر

**۱۹۶- حدیث:** حق تعالیٰ نے فرمایا کہ میں اللہ ہوں میرے سوا کوئی معبدوں نہیں جو شخص میری بلا پر صبر نہ کرے الحدیث (احیاء میں اس حدیث میں یہ بھی ہے اور میری نعمتوں کا شکر نہ کرے اور میری (قضايا) پر راضی نہ ہو اخ)۔

(۱۹۳) روایت کیا اس کو شیخ بن نافع نے اُنہی حدیث سے۔ (۱۹۴) اور (اس کی سند) میں عبد اللہ بن لمیحہ ہے (جو ضعیف ہے)۔ (۱۹۵) روایت کیا اس کو طبرانی نے کہا ہے اور ابن حبان نے ضعف میں ابی ہندداری کی

حدیث سے جس میں صرف بھی قول ہے کہ جو شخص میری بلا پر صبر و رضانہ کرے (اس میں شکر کا ضمون نہیں) اس کو چاہئے کہ میرے سوا کسی اور زب کو تلاش کرے اور اس ناداں کے ضعیف ہیں۔

**فائدہ:** یہ حدیث صریح ہے وジョب صبر و رضائیں جو کہ مقامات سلوک میں سے ہیں۔

### اسباب شر سے احتراز

**۱۹۷- حدیث:** دلالت کرنے والا شر پر مشل اس کے کریں والے کے ہے۔

**فائدہ:** صریح ہے تسبیب اللش سے ممانعت میں خواہ قول ہو یا فعل کیونکہ لفظ دلالت دونوں (کے تسبیب) کو عام ہے اور اسی وجہ سے تم اہل خشیت کو دیکھتے ہو کہ گناہ کو پسند کرتے ہیں تاکہ کوئی ان کا ایسے امر میں اقدار نہ کرنے پائے جس میں یہ احتمال ہو کر وہ دین کو مضر ہو اور اس کی نظر اس کے ضرر (فی الدین) تک نہ پہنچی۔

### ہر وقت اصلاح کا اہتمام

**۱۹۸- حدیث:** جابر کی حدیث کہ ہربندہ اسی حالت پر مبجوض ہو گا

جس پر مرا ہے۔

**فائدہ:** چونکہ موت کا کوئی وقت نہیں اور بعث ہو گا موت کی حالت میں اسی لئے تم صوفی کو دیکھتے ہو کر وہ اپنی اصلاح ظاہر و باطن کا ہر وقت شدت سے اہتمام کرتے ہیں۔

### اللہ کے لئے خوبصورگانہ اور اس طرح

### خوبصورگانے کا عمل داخل دین ہونا

**۱۹۹- حدیث:** جو شخص اللہ کے لئے خوبصورگا ہے وہ قیامت میں اس حالت

میں آئے گا کہ اس کی خوبصورگی سے زیادہ پاکیزہ ہو گی۔

**فائدہ:** اس میں اس مضمون کی اصل ہے جو میں نے اپنے شیخ سے سنائے کہ ہماری نیت تو خوبصورگانے میں یہ ہوتی ہے کہ ہم اللہ تعالیٰ کی نظر میں اچھے معلوم ہوں (کیونکہ جو چیز واقع میں اچھی ہے وہ خدا تعالیٰ کو بھی اچھی ہی معلوم ہوتی ہے اس لئے کہ ان کا علم مطابق واقع کے ہے اور اللہ میں اور سب نیک نیتیں بھی داخل ہو گئیں)۔

(۱۹۷) روایت کیا اس کو ابو منصور و بیہی نے محدثوں میں اسناد ضعیف سے۔ (۱۹۸) روایت کیا اس کو مسلم نے۔ (۱۹۹) روایت کیا اس کو ابوالولید صفاری نے کتاب الصلاۃ میں اسحاق بن ابی طلحہ کی حدیث سے مرسل۔

## نیت کو عمل پر فوکیت ہے

۲۰۰- حدیث: نیت مومن کی زیادہ بہتر ہے اس کے عمل سے۔

فائدہ: اور وہ اس کی یہ ہے کہ نیت میں کوئی آفت کا احتمال نہیں (کیونکہ اس پر کسی کو اطلاع ہی نہیں) اور عمل میں اس کا احتمال ہے (مشائیر ایار وغیرہ) اور اسی وجہ سے تم اس جماعت (صوفیہ) کو دیکھتے ہو کہ مناثی اعمال پر اس قدر نظر کرتے کہ عمل پر اس قدر نہیں کرتے (اور منشاء عمل وہی نیت ہے)۔

## قلب مدار اصلاح ہے

۲۰۱- حدیث: بدن میں ایک گوشت کا لوقبرا ہے وہ جب سنور جاتا ہے تو تمام جسد سنور جاتا ہے (مراد قلب ہے کہ اس کی اصلاح سے تمام جسد کے اعمال درست ہو جاتے ہیں)۔

فائدہ: یہ حدیث صریح ہے اس میں کہ اصلاح قلب اصل مدار ہے تمام اصلاح کا اور یہ مسئلہ گویا ان کی روح ہے۔

تبیہ متعلق با بعد:- حدیث آئندہ یعنی مصعب بن سعد کی حدیث رسالہ ہذا ہی کا جزو ہے مگر اس کے مدلول کے مہم باشان ہونے کے سبب اس کو مستقل رسالہ کی شکل میں لکھ دیا گیا ہے اس کا بعد اس کے ماقبل ہی کی صورت میں لکھ دیا گیا۔

## الحدیث مع شرحہ الملقب بالاد راک

### والتوصل الی حقیقت الاشراف والتوصیل

بعد البسملة والحمد له والصلوة یہ ایک حدیث ہے رسالہ تشرف کی جس میں دو مرکزی الائام مسلکوں کی ایک بدیع تحقیق ہے جو غالباً نہ تلاش سے ملتی ہے نہ عامہ افکار کو وہاں تک رسائی ہوتی ہے ایک مسئلہ توصیل جو موضوع رسالہ (تشرف) میں

(۲۰۰) روایت کیا اس کو طبرانی نے حکیم بن سعد کی حدیث اور نواس بن معان کی حدیث سے اور دونوں کے دونوں ضعیف ہیں۔ (۲۰۱) روایت کیا اس کو بخاری وسلم نے نعمان بن بشیر کی حدیث سے۔

داخل ہونے کے سبب قصد اوارد کیا گیا ہو) (دوسرامعيارفرق شرک اکبر و اصغر کا جو ضمناً مذکور ہوا ہے۔ ضروری اور کثیر اتفاق اور اہل علم کے معنی بہ ہونے کے سبب اس کو ایک مستقل رسالہ کی شکل میں بنادیا گیا کہ اتفاق میں سہولت ہو اور استقلال کی بناء پر اس کا ایک لقب بھی رکھ بھی دیا گیا جو عنوان میں مذکور ہے اللہ تعالیٰ اس کو نافع اور شبہات کے لئے دافع فرمادے۔ اشرف علی آغاز محرم ۱۴۳۶ھ

**۲۰۲ - حدیث:** مصعب بن سعد کی حدیث وہ روایت کرتے ہیں اپنے باپ سے کہ ان کو یہ خیال ہو گیا کہ مجھ کو دوسرے صحابہ پر (بوجہ ریاست کے) کچھ فویت ہے پسغیر صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی جو نصرت اس امت کی ساتھ ہے وہ بدولت اس کے عاجزوں کے اور ان کی دعا و اخلاص ہی کے ہے (تو روسا ان کیحتاج ہوئے نہ کہ بر عکس)۔

**فائدہ:** یہ حدیث دو امر پر دال ہے ایک تو عاجزوں کی فضیلت اور اسی وجہ سے تم اہل اللہ کو دیکھتے ہو کہ عاجزوں کو روسا پر مقدم رکھتے ہیں اور دوسرامقبولین سے توسل کا ثبوت ان کی ذات سے بھی اور ان کے اعمال ظاہرہ و باطنہ کے ساتھ بھی چنانچہ اس مجموعہ پر یہ الفاظ دلالت کرتے ہیں کہ بدولت اس کے عاجزوں کے اور ان کی دعا و اخلاص کے (لفظ عاجز ذات پر دال ہے اور دعا عمل ظاہر پر اور اخلاص عمل باطن پر) اور اس مسئلہ میں تفصیل یہ ہے کہ توسل بالخلوق کی تین تفسیریں ہیں۔ ایک خلوق سے دعا کرنا اور اس سے التجا کرنا جیسا مشرکین کا طریقہ ہے اور یہ بالاجماع حرام ہے باقی یہ کہ یہ شرک جلی بھی ہے یا نہیں سواس کامعيار یہ ہے کہ اگر یہ شخص اس خلوق کے مؤثر

(۲۰۲) روایت کیا اس کو نامی نے اور یہ حدیث بخاری کے نزدیک ان الفاظ سے ہے۔ تمہاری جو نصرت کی جاتی ہے اور تم کو جو رزق ملتا ہے یہ صرف تمہارے عاجزوں کی بدولت ہے۔

۱۔ حاصل اس اعتقاد تائیر و عدم اعتقاد تائیر کے معیار فرق کا یہ ہے کہ بعض کا تو یہ عقیدہ ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے کسی خاص خلوق کو جو اس کا مقرب ہے کچھ قدرت مستقلہ نقش و ضرر کی اس طرح سے عطا فرمادی ہے کہ اس کا اپنے معتقد و مخالف کو نقش و ضرر پہنچانا مشیت بزریت پر موقوف نہیں گواگردان کناچا ہے بھر قدرت حق ہی غالب ہے جیسے سلطان اپنے نائین و حکام کو خاص اختیارات اس طرح دے دیتے ہیں کہ ان کا اجرہ (بیقری حاشیاً لگے صفحہ پر)

مستقل ہونے کا معتقد ہے تب تو یہ شرک کفری ہے جیسا کسی مخلوق کے لئے نماز و روزہ ایسی عبادت کرنا جو خاص ہے حق تعالیٰ کے ساتھ عملاً و معاملہ شرک کفری ہے نہ کہ جدہ

(بقیہ حاشیہ صفحہ سابقہ) اس وقت سلطان اعظم کی منکوری پر موقوف نہیں ہوتا گور و کانا چاہئے تو سلطان ہی کا حکم غالب رہے گا۔ سو یہ عقیدہ تو اعتماد تائیج ہے اور شرکین عرب کا اپنے الہ پاطلہ کے ساتھ یہی اعتماد تقدیم اور بعض کا یہ عقیدہ ہوتا ہے کہ ایسی قدرت مستلزم تو کسی مخلوق میں نہیں بکری بعض مخلوق کو قرب و قبول کا ایسا درجہ عطا ہوتا ہے کہ وہ اپنے مولیٰ مسلمین کے لئے سفارش کرتے ہیں پھر اس سفارش کے بعد قول میں تخلف بکھی نہیں ہوتا اور سفارش کی تفصیل کے لئے اس کے ساتھ بلا واسطہ معاملہ مثابہ عبادت کرتے ہیں۔ یہ عقیدہ اعتماد تقدیم اور شرکیں ہے لیکن بلا دلیل شرعی بلکہ خلاف دلیل شرعی ایسا عقیدہ رکھنا معصیت اعتماد ہے اور مثابہ عبادت معاملہ کرنا معصیت عملی ہے اور اسی مثابہ کے سبب اطلاعات شرعیہ میں اس کو شرک کہہ دیا جاتا ہے ہذا مانع لی اللہ علیم۔

تتمیم لزیادۃ التفہیم: تقریر مذکور فارق میں الشرکین جو کہ مخدوٰ ہے کلیات شرعیہ سے اپنے دلوں و ہدوں کے اعتبار سے ایک یہ کہ شرکین اس تصرف غیر مقید بالاذن کے قائل تھے درمرے یہ کہ تصرف مقید بالاذن کا قائل ہوتا شرک اکثر نہیں زیادت اقتداء میں ہتھاچھی اول جزو یہی ہے جن سے ایک دست تک باوجود کفر و کوئی خالی رہا الحمد للہ کہ پرسوں اور کل میں ٹلی اتعاقب تین دلیلیں ہیں اور نظر میں گزریں جن کا مجموع دلوں و ہدوں میں تردد کے لئے نافی ہے۔

دلیل اول عقلی: بر اصول میرا نجیب جو اپنی جزویت کے سب کلیات سے زیادہ کافی ہے وہ یہ ہے کہ مسئلہ توحید اہلی واجب عقلی ہے خواہ بدیکی ہو یا نظری یہ دوسری بحث ہے اور کسی حکم کا وجوب عقلی تسلیم ہوتا ہے اس کی تفیض کے اتباع عقلی کو پس تفیض توحید کا حکم متعین ہو گا اور اس تفیض کی دو قسمیں ہیں ایک فی الرک کفر ہے دوسری تشریک الآخر معد کر شرک ہے اور ہر قسم کا اتباع علتسلیم ہوتا ہے اس کے سب اقسام کے اتباع کو پس شرک کے لئے لازم ہوا کہ وہ کسی امر متعین کا اعتماد ہو گا اور اس اتباع و احوال کی طرف نصوص بھی مشیر ہیں۔

کقولہ تعالیٰ لو کان لیهمَا الْهَمَا الْهَمَا الْهَمَا لِفَسْدِنَا وَ قُولُه تعالیٰ لَوْ كَانَ مَعَهُ الْهَمَةَ كَمَا يَقُولُونَ اذَا لَابْتَهُوا إِلٰى ذِي الْعَرْشِ سَبِيلًا وَ قُولُه تعالیٰ مَا لَهُدَ اللهُ مِنْ وَلَدٍ وَ مَا كَانَ مَعَهُ مِنْ اللهُ اذَا ذَهَبَ كُلُّ الْهُ بِمَا خَلَقَ وَ لَمْ يَلْعُنْ بِعِصْمِهِ عَلَى بَعْضٍ وَ قُولُه تعالیٰ لَوْ أَرَادَ اللهُ أَنْ يَتَعَذَّلْ وَ لَدَلِالِ اسْطُفَنِي مَا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ سَبِيلَهُ وَ نَحْوُهُ مِنَ الْأَيَاتِ عَلَى مَالَفَسْرَتِ فِي بَيَانِ الْقُرْآنِ

اور تصرف مقید بالاذن عقلاء متعین نہیں پس وہ شرک نہ ہو گا کوئی تصرف مغلی با انص کا اعتماد بیجہ مخالفت نص کے معصیت یا کفر باید ہے تو ای اختلاف مراتب انص و مراتب المخالفۃ مگر شرک کی حال میں نہ ہو گا اور جاہلان عرب کا شرک ہونا نص سے ثابت ہے میں الامال وہ تصرف غیر مقید بالاذن کے قائل تھاں سے کہا اللہ ہوں گے۔  
دلیل ثانی نقی: من الاقوال المنقوله عن العلماء الربانیین جو بجهہ صراحت اکابر کے دلیل عقلی سے زیادہ ثانی ہے قال القاضی محمدنا علی التھانوی فی کتابہ کشاف اصطلاحات الفنون الشرک علی اربعة الخاء الى ان قال منهم من يقول ان الله سبحانه خلق هذه الكواكب و فوض تدبیر العالم السفلی اليها و قال بعد ورقہ ان القوم يعتقدون ان الله فوض تدبیر کل من الاقالیم الى ملک معین و فوض تدبیر کل قسم من اقسام العالم الى روح سماوی بعینہ۔ (ص ۱۷۲، ۱۷۳) (بقیہ حاشیہ اگلے صفحہ پر)

تحیت گو محیت ہے باشنا اس فعل کے جوشuar کفر ہو جیسے سجدہ صنم و شدز نارور نہیں (صرف معصیت ہے) اور مستقل بالتأمیر ہونے کے معنی یہ ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے یہ کام اس کے پردا یے طور پر کر دیے ہیں کہ وہ ان کے نافذ کرنے میں حق تعالیٰ کی مشیت خاصہ کا تھا ج نہیں ہے گواہ اللہ تعالیٰ کو یہ قدرت ہے کہ اس کو اس تفویض (اختیارات) سے معزول کر دے اور دوسرا تفسیر یہ کہ مخلوق سے دعا کی درخواست کرنا اور یہ ایسے شخص کے حق میں جائز ہے جس سے دعا کی درخواست ممکن ہے اور یہ امکان میت میں کسی دلیل سے ثابت نہیں پہلی یہ معنی (توسل کے) زندہ کے ساتھ خاص ہوں گے اور تیسرا تفسیر یہ کہ اللہ تعالیٰ سے دعا کرنا اس مقبول مخلوق کی برکت سے اور اس کو جمہور

(بیقری حاشیہ صفحہ سابقہ) وقال ابن القیم فی اغاثة الالهیان ما حاصله الله تعالیٰ قال ام انخدلا من دون الله شفاعة قل اولو كانوا الا يملكون شيء ولا يعقولن قل الله الشفاعة جميماً له ملك السموات والارض اخبر ان الشفاعة لمن له ملك السموات والارض وهو الله وحده فهو الذي يشفع بنفسه الى نفسه فيرحم عبده فإذا ذكر هو لم يشاء ان يشفع فيه فصارت الشفاعة في الحقيقة انما هي له والذرى بشفع عنده انما يشفع باذنه له وامرها بعد شفاعته سبحانه تعالى وهي ارادته من نفسه ان يرحم عبده وهذا ضد الشفاعة الشركية التي البتها هؤلاء المشركون ومن والقهم وهي التي ابطلها سبحانه وتعالى في كتابه بقوله ليس لهم من دونه ولن ولا شفيع فأخبر سبحانه الله ليس العباد شفيع من دونه بل اذا رأى الله تعالى رحمت عبده اذن هو لمن يشفع فيه بشفاعة باذنه وليس بشفاعة من دونه والفرق بين الشفيعين كالفرق بين الشريك والعبد المأمور الى ان قال فالرُّبُّ عَالَمُ هُوَ الَّذِي بِحُرْكِ الشَّفِيعِ حَتَّى يُشَفِعَ والشفيع عند المخلوق هو الذي بحرک المشفوع اليه حتى يفعل. (ص ۱۱۵ الى ۱۱۸)

ان القول سے دو گوئے اولیٰ مخلوق اور دو گوئے ثانیہ مخلوق ثابت ہے۔

دلیل ثالث تعلیٰ: من آیات رب العالمین جو عالم السرائر والسمائر کی شہادت ہونے کے سب جمیت میں سب سے زیادہ وائی ہے۔

وهو قوله تعالیٰ قل ادعوا الذين زعمتم من دونه فلا يملكون كشف الضر عنكم ولا تحويلها وقوله تعالیٰ ولا يملك الذين يدعون من دونه الشفاعة الامن اذن وامثالهما من الآيات التي تفوت الحصر وجداولات دعوى اولیٰ پر یہیے کہ ان تصویں میں ملک تصرفات کی ثقیلی کی ہے اور ملک ملک من جیث الملک کا تھتنا یا لکھ حقیقت تصرف غیر مقید بالاذن ہے اور یا تصرف مخصوص مشرکین کا ابطال ہے اس سے معلوم ہوا کہ وہ ایسے اختیارات وتصرفات کے قائل تھے جو کہ مقید بالاذن نہ ہوں پس دعوى اولیٰ ثابت ہو گیا اور محل زم کی قویں میں مخصوص خلافت مستر ہوتا ہے اس سے دعوى ثانیہ پر بھی دلالت ہو گئی۔ والحمد لله على ا تمام النعم والهام الحكم. نج جلد ۲ء ۱۳۴۵ھ امنہ

نے جائز رکھا ہے اور ابن تیمیہ نے اور ان کے اتباع نے منع کیا ہے اس خیال سے کہ کسی نے علماء میں سے اس کو ذکر نہیں کیا کہ توسل یا استقامت کسی نبی یا صاحب کے ویلے سے ان کی وفات یا غیر حاضری کی حالت میں مشرع ہے جیسا کہ ان کے رسالہ زیارت القبور میں یہ تقریر مذکور ہے اور ان سے تجربہ ہے کہ خود انہوں نے اپنے رسالہ مذکور میں مجوزین کا قول اور ان کی دلیل بھی اس عبارت سے ذکر کی ہے کہ وہ مجوزہ لوگ کہتے ہیں کہ توسل میں نہ مخلوق سے دعا ہے اور نہ ان سے التجھ ہے لیکن اس میں صرف اس کی جاہ (مقبولیت) کے ذریعہ سے (حق تعالیٰ سے) سوال ہے جیسا کہ سنن ابن ماجہ میں آیا ہے کہ میں ان لوگوں کے حق سے سوال کرتا ہوں جو آپ سے سوال کرتے ہیں اور اپنے اس چلنے کے حق سے سوال کرتا ہوں (جو شخص اخلاص کے ساتھ واقع ہوا ہے) اور اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات پر (مقبولین کا) حق قرار دیا ہے اپنے قول کے ختم تک اور دور تک کہتے چلے گئے اور (اس حق کے اثبات کے لئے) آیات و احادیث بیان کی ہیں (غرض مجوزین کے دلائل خود ذکر کئے ہیں) اور ان دلائل کا کچھ جواب نہیں دیا لیکن باوجود اس (جواب نہ دینے کے) اس کے منع ہی پر مجتہ رہے اس معافی ثالث کی حقیقت یہ ہے کہ اے اللہ فلاں بندہ یا فلاں عمل ہمارا یا فلاں بندہ کا عمل آپ کے نزدیک مقبول و پسند ہے اور ہم کو اس (بندہ یا عمل) سے تلبیس اور تعلق ہے خواہ تو اس عمل میں ارتکاب کا اور خواہ اس بندہ یا اس کے عمل میں اس سے محبت رکھنے کا اور آپ نے ایسے شخص پر رحمت فرمانے کا وعدہ کیا ہے جس کو یہ تلبیس (تعلق) ہو پس ہم اس رحمت (موعدہ) کا آپ س سوال کرتے ہیں (یہ حقیقت ہے اس توسل کی) پس کاش مجھ کو کوئی یہ بتا دے کہ اس (معنی) میں کوئی خرابی نقلی یا عقلی ہے البتہ اگر عوام کی (دینی) مصلحت کے لئے اس سے منع کیا جائے تو ہم بھی ابن تیمیہ کی مخالفت نہ کریں گے لیکن کلام مسئلہ کی تحقیق میں ہے سواس میں حق ہمارے ساتھ ہے انشاء اللہ تعالیٰ۔ پس اس

۱۔ اس تحریر کے بعد ایک تحقیق علامہ شوکانی<sup>۱</sup> کی جواز توسل کے باب میں نظر سے گزری چکرہ ابن تیمیہ کے معتقدین شوکانی کو بھی جنت کہتے ہیں اس لئے اس کو نقل کرنا ناقص معلوم ہوا وہ بہذا (از الحعل ۲۹ جون ۲۰۰۷ء)

قضی شوکانی کا بیان: رہنی یہ بات کہ ان ان اپنے مقصد کے حصول کیلئے اللہ تعالیٰ (بیعت حاشیہ اگلے صفحہ پر)

## تحریر کو غنیمت سمجھو جس سے حقیقت توسل کی اور حقیقت شرک کی مکشوف ہو گئی جن میں

(باقی حاشیہ صفحہ سابقہ) کے دربار میں کسی شخص کو بطور و میلہ پیش کرے تو اس میں شیخ عز الدین عبدالسلام فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے سوا کسی شخص کو اللہ تعالیٰ کے دربار میں بطور و میلہ پیش کرنا جائز نہیں ہاں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو ویلے بنانا جائز ہو گا لیکن پیش طیکہ وہ حدیث صحیح ہو جو توسل بالنبی صلی اللہ علیہ وسلم کے اثبات میں پیش کی جاتی ہے۔ شاید حدیث توسل بالنبی صلی اللہ علیہ وسلم سے شیخ عز الدین کی مراد وہ حدیث ہو جو نبی نے اپنے سخن اور تردید نے اپنے صحیح اور اہن لاجپ وغیرہ محدثین نے اپنی اپنی کتابوں میں باسن تقیل کی ہے کہ ایک انداھا دربار نبی صلی اللہ علیہ وسلم میں حاضر ہوا اور اس نے عرض کیا یا رسول اللہ میں اندر ہوا گیا ہوں یا میرے لئے خدا سے دعا کرو کر میں پیانا ہو جاؤں تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ وضو کرو اور دو رکعت نماز ادا کرو۔ پھر یہ دعا پڑھو اے اللہ میں تیرے نبی کے طفیل تجھ سے درخواست کرتا ہوں اور تیری طرف متوجہ ہوتا ہوں یا محمدؐ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سفارش قول فرمائ پھر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ از میں بعد بھی اگر تمہیں بھی کوئی ضرورت پیش آئے تو اسی طرح مجھے ویلے بناؤ (اس شخص نے نبی کریم کو ویلے بنایا اور آنکھوں کے لئے دعا کی) تو اللہ تعالیٰ نے اس کو پینا کر دیا عالماء حدیث مذکورہ بالا حدیث کا مطلب و مطرح بیان کرتے ہیں ایک تو یہ کہ اس حدیث میں توسل کا مطلب وہ ہی ہے جو حضرت قاروۃؓ نے بیان کیا ہے کہ اے اللہ جب قحط بجا تھا تو ہم تیرے نبی کو تیرے دربار میں ویلے پیش کیا کرتے تھے پس تو ہم پر بارش کرتا تھا اور اب ہم اپنے نبی کے چچا کو تیرے دربار میں ویلے پیش کرتے ہیں یہ حضرت عمرؓ کی حدیث صحیح بخاری وغیرہ کتب میں موجود ہے تو حضرت عمرؓ یہ مطلب ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں بارش کی دعا کے وقت صحابہ کرامؐ کو ویلے بنایا کرتے تھے پھر آنحضرت کی رحلت کے بعد آپ کے چچا عباسؓ نو ویلے بنایا جاتا تھا تو صحابہ کے توسل بالآخر کا مطلب ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ سے اس طرح طلب باراں کیا کرتے تھے کہ نبی کریمؓ دعا فرماتے اور صحابہؐ بھی آپ کے ساتھ دعا کرتے تو اس طرح آنحضرت صحابہ کے لئے خدا کے دربار میں ویلے ہوتے کہ سفارش بھی ہوتے اور ان کے لئے دعا بھی فرماتے اور دوسرا مطلب حدیث توسل بالنبی کا یہ ہے (جو قضی شکافی کا ذمہ ہب ہے) کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو حاجات میں ویلے بنانا زندگی کی حالت سے مخصوص نہ تھا بلکہ جس طرح زندگی میں آپ کو ویلے بنایا جاتا تھا اسی طرح انتقال کے بعد بھی آپ کو ویلے بنانا جائز ہے اور جس طرح آپؐ کی موجودگی میں آپؐ سے توسل جائز تھا اسی طرح عدم موجودگی میں بھی جائز تھا یہ بالکل واضح ہے کہ نبی کریمؓ کو آپ کی زندگی میں ویلے بنانا اور آپ کے بعد دوسرے بزرگوں کو ویلے بنانا صحابہ کرامؓ کے اجماع سکونتی سے ثابت ہے کیونکہ جب حضرت قاروۃؓ نے حضرت عباسؓ نو ویلے بنایا تو کسی صحابی نے بھی اس کا خلاف نہیں کیا۔ میرے خیال میں جواز توسل کو نبی کریمؓ سے مخصوص کر دینا چیسا کر عز الدین کو وہم ہوا ہے اس کی کوئی وجہ نہیں اس عدم صحیحیں کی دو دلیلیں ہیں پہلی تو ہمی صحابہ کا اجماع جس سے ہم مطلب کر سکتے ہیں اور دوسری دلیل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے دربار میں اربابِ فعل و کمال کو بطور و میلہ پیش کرنے کا دراصد یہ مطلب ہے کہ ان کے اعمال صاحب اور کمالات کو ویلے بنایا جاتا ہے کیونکہ کوئی شخص ویلے بننے کے قابل ہی جب ہوتا ہے جبکہ وہ اعمال صاحب کرے تو گویا جب کوئی شخص یوں کہے کہ اے اللہ میں فلاں صاحب کمال کو تیرے دربار میں ویلہ پیش کرتا ہوں تو اس کا ویلے بنایا جماٹ کمال کے ہو گا اور یہک عمل کو ویلے بنانا حدیث سے ثابت ہے جیسا مسلم و بخاری وغیرہ میں موجود ہے کہ نبی کریمؓ نے ان تین شخصوں کا قصہ بیان کیا (باقی حاشیہ اگلے صفحہ پر)

بہت فضلاً و عقلًا تحریر ہے ہیں۔

### تثبیت: مسئلہ توسل کی ضروری تحقیق مع احادیث رسالہ نشر الطیب کی اڑتیسوں

(باقی حاشیہ مغرب سابق) جو غار میں تھے اور غار کے منہ پر پھر آگیا تھا ان میں سے ہر ایک نے اپنے بڑے عمل کو دیلے بنایا اور پھر غار سے بہت گیا تو اگر اعمال صالح سے توسل ناجائز ہوتا شرک ہوتا جس طرح عز الدین وغیرہ سخت گیر لوگ کہتے ہیں تو اللہ تعالیٰ ان تین آدمیوں کی دعا قبول نہ کرتے اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ان کا قصہ بیان کر کے بعد ان کے فعل توسل کو ضرور ناجائز قرار دیتے (قاضی مرحوم توسل کو ثابت کر کے اب مکرین توسل کے دلائل کا جواب دیتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ جب یہ واضح ہو گیا کہ توسل جائز ہے تو اب معلوم ہو گیا کہ جو دلائل مکرین توسل پیش کرتے ہیں مثلاً

ما نعبد هم الایقون بونا الی الله زلفی اور فلا تدعوا مع الله احد اور لہ دعوة الحق والذین يدعون من دونه لا يستجيبون لهم بشیء

ہمارے دعوئی جواز توسل بالذی والصالحین کے لئے مصنفوں بلکہ اگر ان آپات کو امتحان توسل کے لئے پیش کیا جائے گا تو یوں کہا جائے گا کہ گل نزد اور امتحان توسل سے یہ دلائل بالکل اجنبی ہیں کیونکہ مشرکوں کے اس قول سے کہ ما نعبد هم الا انْ نَاصِفُ یا داشِع ہے کہ شرک قرب الہی حاصل کرنے کے لئے بتوں کی عبادت کیا کرتے تھے جو شخص کسی بزرگ کو دیلے بناتا ہے وہ اس کی عبادت نہیں کرتا بلکہ یہ سمجھ کر کہ خدا کے دربار میں اس کی عزت ہے اس کو دیلے بناتا ہے۔ اسی طرح یہ آیت (فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَنْجَى) جواز توسل کے خلاف نہیں کیونکہ اس میں صرف یوں کہا گیا ہے کہ خدا کے ساتھ کی دوسرے کو شکار پکارا وار یوں نہ کہو یا اللہ یا قافلہ اور جو کسی بزرگ کو دیلے بناتا ہے وہ تو صرف اللہ کو نکارتا ہے ہاں اللہ کے کسی نیک آدمی کو بچھے کمال و دلیل بناتا ہے جس طرح ان غاروں لے تین اشخاص نے اپنے نیک اعمال کو دیلے بنایا تھا اور اسی طرح آئیہ والذین يدعون من دونه انْ جواز توسل کے خلاف نہیں کیونکہ مشرک تو ان کو بلاست تھے جو ان کی سنت نہیں تھے اور خدا کو جوان کو سنا ہے اس کو نہیں بلاست لیکن کسی بزرگ کو دیلے بنانے والا تو صرف اللہ کو بناتا ہے کہی دوسرے کو نہیں بناتا۔

ہمارے کلام سابق سے مکرین توسل کے تمام دلائل کی بھی قائمی کھل جاتی ہے اور یہ معلوم ہو جاتا ہے کہ ان دلائل کو منع توسل سے دور کا بھی واسطہ نہیں مثلاً ان کا یا استدلال کہ یوم لا تملک نفس نفس شیاناً والامر يوم نعوذ لله انجی جواز توسل کے متعلق نہیں کیونکہ اس آیت میں صرف یہ بیان ہو رہا ہے کہ قیامت کو سما اختیارات اللہ کو ہو گے اور کسی دوسرے کو کوئی اختیار نہیں ہو گا لیکن جو شخص کسی بزرگ کو دیلے بناتا ہے اس کا تو سمجھی یہ عقیدہ نہیں ہوتا کہ یہ بزرگ اختیارات اخودی میں خدا کا شرک ہے جو یہ عقیدہ رکھے کہ غیر اللہ کو امر آخرت میں کچھ اختیار ہے اس کو تو ہم بھی گمراہ سمجھتے ہیں لیکن متول کا یہ عقیدہ ہرگز نہیں ہوتا۔ اسی طرح مکرین توسل کا آیت لیں لک من الامر شیء و آیة قل لا املک نفسی نفعاً و لا ضراعاً سے استدلال کرنا غلط ہے کیونکہ ان آجھوں میں تو اس کی تصریح ہو رہی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو امر اللہ نہیں کوئی دخل نہ ہو گا اور یہ کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب اپنے فتح نقصان کے مالک نہیں تو دوسرے کے فتح نقصان کے کس طرح مالک ہو سکتے ہیں لیکن کسی نبی یا ولی یا عالم کے توسل کے عدم جواز میں ان آجھوں کو کیا دخل متول کا تو یہ عقیدہ نہیں ہوتا کہ غیر اللہ کو امر آخرت یا فتح نقصان میں کوئی اختیار ہے۔ توسل کا انداز نبی کریم کی شفاعت کا انداز ہے اور شفاعت کا انداز قرآن کا انداز ہے کیونکہ قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو مقام مُحَمَّد (باقی حاشیہ اگلے صفحہ پر)

فصل میں بھی قابل ملاحظہ ہے فقط

**خاتمه:** مصعب بن سعد کی حدیث جو شکل رسالہ مستقلہ ہے ختم ہوئی۔

(باقی حاشیہ مفہوم سابقہ) یعنی مقام شفاعت عظیمی کے اعزاز سے مشرف فرمایا ہے اور حلقوں کو یہ پہايت کی ہے کہ آپ کے لئے اللہ تعالیٰ سے اس شرف عظیم کی درخواست کیا کریں اور اللہ تعالیٰ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو فرمایا ہے کہ مقام محمود کی درخواست کیا کرو۔ آپ کو دیا جائے گا اور امت کی شفافیت کرو تھاری سفارش قول ہو گی۔ ہاں شفاعت کا حق اللہ کی اجازت سے ہو گا پھر خاص اس کو جس کو اللہ پسند فرمائیں اسی طرح مذکورین توسل کا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد و کو اے فلاں بن فلاں میں اللہ کی طرف سے تیرے لئے کسی چیز کا مالک نہیں پیش کرنا جواز توسل کے خلاف نہیں کیونکہ اس کا تو صرف یہ مطلب ہے کہ جب کسی کو اللہ نے یا نقصان پہنچانا چاہے تو میں اس کا خلاف نہیں کر سکتا اور یہ بات ہر سماں جانتے ہیں لیکن یہ کہاں سے ثابت ہوا کہ توسل ناجائز ہے کیونکہ متول کا یہ عقیدہ تو نہیں ہوتا کہ وسیلہ امر اللہ میں دخل ہے بلکہ اس کا تو یہ مطلب ہوتا ہے کہ اختیار اللہ صرف اللہ کو ہے اور میں اسی سے درخواست کرتا ہوں۔ ہاں کسی ایسے بزرگ کو جس کے فعل دعا قبول ہو سفارشی بنتا ہوں اور وسیلے پیش کرتا ہوں۔ (ترجمہ در تحد مصنفوں قاضی شوکانی)

**حاشیہ الحاشیہ:** حاشیہ بالا کے شروع ہی میں جس حدیث کا ناسائی و ترمذی وابن ماجد وغیرہم محدثین کے حوالہ سے ذکر ہے میں نے اس کی دعا کا تصریح قربات معرفت، بمناجات مقبول میں وارد کیا ہے اور حفاظت عوام کے لئے میغذی نہ کو اس سے منظر کر کے ایک حاشیہ لکھ دیا ہے اور اختصرتہ لان النساء الوارد فیه لا دلیل علی بقایہ بعد حیاتہ علیہ السلام اس پر امرتسرے بطور طعن کے جو کہ آب الہ علم کے خلاف ہے۔

ایک سوال آیا کہ آپ نے انہی کی روایت میں یا محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو تمیم کر دیا یہ شاید قدھہ میں بھی آپ السلام علی النبی کی تلقین کرتے ہوں گے اذ کار ما تورہ میں تمیم و تصحیح کا اختیار غالباً نہیں ہے اس کا جواب جو یہاں لکھا گیا (جوبتا مہ المور ما رجع الاول ۱۳۲) اسی میں شائع ہوا ہے اور قابل ملاحظہ ہے اس کا نہایت منفرد و فحس اس مام پر نقل کرنا اس لئے مناسب سمجھتا ہوں کہ تحقیق بالا سے جس طرح مسئلہ توسل میں افراد کی اصلاح کی گئی ہے کہ توسل کو استغایش میں داخل کر کے جائز سمجھیں اسی طرح اس جواب سے مسئلہ نہ کوئی تغیریط کا انصاد ہو جائے کہ استغایش کو توسل میں داخل کر کے جائز نہ سمجھ لیں جیسا کہ اس مصلحت کا قابل رعایت ہو اما متن رسالہ کے ختم کے تریب عبارت تم اوضاع عنہ مصلحتی العوام میں نہ کوئی ہوا وہ فحص یہ ہے۔ میں تو شدید میں السلام علی النبی کی تلقین نہیں کرتا مگر بعض اجلہ صحابہ نے یہ بھی کیا ہے دواہ البخاری فی کتاب الاستیدان باب الاخذ باللذین من قول ابن مسعود اور عامر ائمہ کا ایمان کرنا اس بنا پر ہے کہ یہ خطاب بوجه اقتران بالسلام کے بواسطہ ملاک کے حضور القدس صلی اللہ علیہ وسلم تک پہنچا دیا جاتا ہے اس لئے اس میں مقدمہ کا اختلال نہیں بخلاف قصداً می کے کہ وہاں نہ کوئی دلیل یا اس ہے اور واقعہ میں خود حضور القدس سامنے تشریف رکھتے تھے اور بعد میں اس وقت کے عوام خوش عقیدہ تھے اس کو حکایت برمحول کر لیتے تھے بخلاف اس وقت کے اکثر عوام کے کہ فساد عقیدہ ان کا مشاہدہ ہے البتا اگر کسی عالمی کا عقیدہ یقیناً صحیح ہو اس کے لئے اب بھی مقول کا اجماع اولی ہے اس۔

تمت الرسالہ مع تحقیقاً تھا و تعلیقاتها والحمد لله علی مواهبہ من  
العلوم و تدقیقاتها۔ کتب اشرف علی تمامی ۵ رجع الاول ۱۳۲۶ء

## امتناع اور اک کرنے حق تعالیٰ

**۲۰۳- حدیث:** حضرت ابن عباسؓ کی حدیث کہ ایک قوم نے حق تعالیٰ میں تفکر کیا نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے (اطلاع پا کر) فرمایا خلق اللہ میں تفکر کرو واللہ میں تفکر مت کرو تم اس کا اندازہ نہ کر سکو گے۔

**فائدہ:** یہ صریح ہے اس مضمون میں جو عارفین نے کہا ہے کہ حق تعالیٰ کی ذات یا صفات کا اور اک بالکلہ ممتنع ہے مگر فعل کا اور اک ممتنع نہیں کیونکہ فعل مخلوق میں داخل ہے (جس میں تفکر کی اجازت ہے)۔

## كتاب ذكر الموت

### فضیلت موت

**۲۰۴- حدیث:** مومن کا تخفہ موت ہے۔

**۲۰۵- حدیث:** دیگر موت کفارہ ہے ہر مسلمان (کے گناہ) کا۔

**فائدہ:** یہ دونوں حدیثیں فضیلت موت میں صریح ہیں اسی لئے اہل اللہ اس کو محبوب رکھتے ہیں (اس سے متوضش نہیں ہوتے)

### مراقبہ موت

**۲۰۶- حدیث:** حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے عبد اللہ بن عمرؓ فرمایا کہ جب تم صحیح کرو تو اپنے نفس سے شام کی بابت با تسلی مت کرو (کہ شام کو یہ کروں گا)۔

**۲۰۷- حدیث:** دیگر ابن عباسؓ کی حدیث کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم باہر

(۲۰۳) روایت کیا اس کو ابو قیم نے حلیہ میں اس کے مرفوع حصہ کو سنا و ضعیف سے اور روایت کیا اس کو اصحابی نے تزгیب و تہییب میں دوسرے طریق سے جو اس سے اسی ہے۔ (۲۰۴) روایت اس کو ابن ابی الدینی نے کتاب الموت میں اور طبرانی اور حاکم نے عبد اللہ بن عمر کی حدیث سے مرسل اسناد حسن سے۔ (۲۰۵) روایت کیا اس کو ابو قیم نے حلیہ میں اور تابقی نے شب میں اور خطیب نے تاریخ میں اسی کی حدیث سے این العربی نے شرح المریدین میں کہا ہے کہ یہ صحن صحیح ہے اور ابن الجوزی نے اس کو ضعیف کہا ہے اور میں نے اس کے طرق کو ایک جزو میں صحیح کر دیا ہے۔

تشریف لے جاتے اور پیشاب کرتے اور دروازہ پر قیم فرمائیتے میں عرض کرتا کہ پانی تو آپ سے قریب ہے آپ فرماتے شاید میں پانی تک نہ پہنچ سکوں۔  
فائدہ: دونوں حدیث صریح ہیں استحضار موت میں اور یہ صوفیہ کی مثل عادت عامہ کے ہے۔

### ادراک میت

۲۰۸- حدیث: حضرت عائشہ کی حدیث کوئی ایسا شخص نہیں کہ اپنے بھائی کی قبر کی زیارت کرے اور اس کے پاس بیٹھے مگر وہ اس سے مانوس ہوتا ہے اور اس کو (سلام کا) جواب دیتا ہے یہاں تک کہ یہ اٹھ کھڑا ہوا۔  
فائدہ: صریح ہے میت کے صاحب ادراک ہونے میں اور اس پر اہل کشف متفق ہیں۔

### احیاء کے اعمال اموات کو نافع ہوتے ہیں

۲۰۹- حدیث: میت کی حالت اپنی قبر میں بالکل ایسی ہے جیسے کوئی ڈوبتا ہوا ہوا مرد چاہتا ہو۔ منتظر دعا کا رہتا ہے جو اس کو اس کے باپ کی یا بھائی کی یا کسی دوست کی طرف سے پہنچ جائے الحدیث۔

فائدہ: یہ صریح ہے اس میں کہ احیاء کے اعمال اموات کو نافع ہوتے ہیں خواہ دعا ہو جیسا اس حدیث میں ہے خواہ طاعت مالیہ ہو خواہ طاعت بدنبیہ ہو جیسا دوسری نصوص میں ہے اور اول تمام امت میں متفق علیہ ہے (حتیٰ کہ فرق بالطلہ بھی اس کے قائل ہیں اسی لئے اس حدیث کا مجموع ہوتا مضمون ہیں اجماع سے اس کا مضمون ثابت

(۲۰۷) روایت کیا اس کو ابن البارک نے زہد میں اور ابن ابی الدین ایسے قصر امال میں اور بردار نے یہ سن ضعیف۔

(۲۰۸) روایت کیا اس کو ابن ابی الدین ایسے قبور میں اور اس کی سند میں عبد اللہ بن سعوان ہے اور میں اس کے حال سے واقع نہیں ہوں اور روایت کیا اس کو ابن عبد البر نے تمہید میں ابن عباس کی حدیث سے اسی کے قریب قریب اور صحیح کی اس کی عبد الحق اشبلی نے۔ (۲۰۹) روایت کیا اس کو ابو منصور دیلمی نے منذر الفردوس میں ابن عباس کی حدیث سے اور اس میں حسن بن علی بن عبد الرحمن ہے ذہبی نے کہا ہے کہ اس نے هشام بن غمار سے ایک غلط حدیث روایت کر دی اور تھا اس کا یہ ہے کہ جب وہ دعا کو پہنچتی ہے تو وہ اس کے زندگی تمام دنیا و اہلیہ سے زیادہ محبوب ہوتی ہے اور احیاء کے ہدایا اموات کے لئے دعا اتنا فضیل ہے۔

ہے) اور ثانی الہ سنت کے درمیان (تفقیع علیہ) ہے اور ثالث میں الہ سنت کا بھی اختلاف ہے اور حنفیہ اس کا اثبات کرتے ہیں۔

### تحقیق مسئلہ رویت

**۲۱۰- حدیث:** صہیب کی حدیث اس آیت کے متعلق کہ جن لوگوں نے نیک کام کئے ان کے لئے اجر نیک ہے اور ایک زائد انعام ہے۔

**فائزہ:** یہ حدیث رویت پاری تعالیٰ پر صریح دال ہے اور یہ حدیث اپنے ظاہر الفاظ سے رویت ذات پر دلالت کرتی ہے اور یہی مذہب ہے جہور کا اور بعض اس رویت کے جملی مثال ہونے کی طرف گئے ہیں جیسا کہ مسلم ہی کی دوسری حدیث میں حضرت ابو ہریرہؓ سے مروی ہے جبکہ بعض صحابہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کیا کہ ہم قیامت کے دن اپنے رب کو دیکھیں گے آپ کے اس ارشاد تک کہ پھر اللہ تعالیٰ ان کے پاس تشریف لا کئیں گے اپنی اس صورت میں جس کو یہ پہچانتے ہوں گے اور فرمائیں گے کہ میں تمہارا رب ہوں وہ لوگ عرض کریں گے آپ ہمارے رب ہیں اخ (تو اس حدیث میں اللہ تعالیٰ کے لئے لفظ صورت وارد ہے) اور اللہ تعالیٰ صورت سے منزہ ہیں (پس لامحالہ یہ مؤول ہوگا) اور سب تاویلات میں قریب تر تاویل جملی مثالی ہے اور مجہم کو مفسر پر محمول کیا جاتا ہے (پس رویت کا بطریق مثالی ہونا ثابت ہو گیا) یہہ قول ہے جو (اپنے مطلوب پر استدلال میں) انہوں نے کہا ہے لیکن (یہ استدلال کافی نہیں کیونکہ) ظاہر یہ ہے کہ یہ رویت جو قیامت کے دن

(۲۱۰) روایت کیا اس کو مسلم نے جیسا کہ مصنف نے ذکر کیا ہیں (یعنی عراقی) کہتا ہوں کہ وہ حدیث یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ آیت پڑی (اللذین احسنوا الحسنی و زیادة (جس کا ترجیح اور پر گزرا ہے اور) فرمایا جب الہ جنت میں اور الہ نار میں داخل ہو جیں گے ایک پکارنے والا پکارے گا اے الہ جنت تمہارے لئے اللہ تعالیٰ کے نزدیک ایک وعدہ ہے وہ تم سے اس کو پوچھنا چاہتا ہے الہ جنت (تجب سے) کہیں گے وہ وعدہ کیا ہے کیا اللہ تعالیٰ نے ہماری میزان کو) نہیں کیوں سے (وزنی نہیں فرمادیا اور کیا ہمارے چہروں کو سفید نہیں کر دیا اور کیا ہم کو جنت میں داخل نہیں کر دیا اور کیا ہم کو دوزخ سے نہیں بچا لیا (اب اس سے بڑھ کر کیا ہو گا جو اسی باقی ہے) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مس جاپ اٹھادیا جائے گا اور حق تعالیٰ کے رونے مبارک کی طرف نظر کریں گے سوان کو کوئی چیز اسی عطا نہیں ہوئی جو ان کے نزدیک حق تعالیٰ کی طرف نظر کرنے سے زیادہ مجبوب ہو۔

موقف میں ہوگی اس رویت سے مغارہ ہوگی جو جنت میں مقبولان حق کے اکرام کے لئے ہوگی اور یہ (موقف کی رویت) تو محض امتحان کے لئے ہوگی (جیسا عنقریب آتا ہے) خطابی نے اس تغایر کی تصریح کی ہے جیسا کہ نووی نے شرح مسلم میں ان سے نقل کیا ہے اور ہم ابہام کو تسلیم نہیں کرتے۔ کیونکہ یہ قول ینظرون الی وجہ اللہ تعالیٰ رویت عین میں صریح ہے پس اس کی تجھی مثالی کے ساتھ مفسرنہ کریں گے اور تم فائدہ کے لئے میں اس حدیث کو مع اس کے بعض اجزاء کی توجیہ بناؤ پر اصول قوم کے ابوسعید خدریؓ کے الفاظ سے نقل کرتا ہوں جبکہ اہل موقف سے کہا جائے گا ہر جماعت کو چاہئے کہ اپنے معبود کے ساتھ جائے اور اس حدیث کے آخر میں ہے کہ یہاں تک کہ جب کوئی باقی نہ رہے گا بجز ان لوگوں کے جو اللہ تعالیٰ کی عبادت کرتے تھے خواہ نیک ہوں یا بد اس وقت رب العالمین ان کے پاس ایسی صورت میں تشریف لائیں گے جو اس صورت سے مابعد کے درجہ میں ہوگی جس میں پہلے دیکھا تھا (یعنی جس صورت سے پہلے معرفت حاصل تھی جیسے ابو ہریرہؓ کے الفاظ میں اس طرح ہے کہ یہ امت باقی رہ جائے گی جس میں منافقین بھی ہوں گے۔ پس اللہ تعالیٰ ان کے پاس ایک ایسی صورت میں آئیں گے جو اس کی اس صورت سے غیر ہوگی جس کی ان لوگوں کو معرفت حاصل تھی یعنی اس سے قبل دنیا میں پس میں نے جو دیکھنے کی تفسیر معرفت سے کی ہے وہ اس دلیل سے ثابت ہوگئی اور یہ رویت تجھی مثالی ہوگئی جب لفظ صورت کا ظاہر مدلول ہے) پھر ارشاد ہو گا تم کس چیز کے منتظر ہو ہر جماعت اپنے معبود کے ساتھ جائے وہ لوگ عرض کریں گے اے ہمارے رب ہم (صرف آپ کے لئے) دوسرے لوگوں سے ایسی حالت میں جدا ہوئے کہ ہم کو ان کی طرف سخت احتیاج تھی اور ان کا ساتھ نہیں دیا (پس اس وقت آپ کو چھوڑ کر کہاں جائیں) حق تعالیٰ ارشاد فرمائیں گے میں تمہارا رب ہوں (چونکہ اس تجھی میں حق تعالیٰ کو پہچانیں گے نہیں اس لئے) وہ لوگ کہیں گے کہ ہم اللہ تعالیٰ کی پناہ مانگتے ہیں تجھ سے ہم اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شرک نہیں کرتے دوبار یا تین بار ایسا کہیں گے یہاں تک کہ بعض تو بالکل اس کے

قریب ہو جائیں گے کہ (امر صواب سے) مقلوب ہو جائیں (اور اس سے ہٹ جائیں بسبب امتحان شدید کے جو کہ جاری ہو گا یہ نووی نے کہا ہے اور ان لوگوں کے اس انکار کی کہ تو ہمارا رب نہیں شاید یہ وجہ ہے کہ جس وصف سے حق تعالیٰ کی ان کو دنیا میں معرفت حاصل ہے وہ بھی تجھی مثالی ہے جو اذہان مختلفہ میں اوضاع مختلفہ پر ہے اور یہ تجھی مثالی وقت کی تجھی مثالی محشری پر منطبق ہو گئی نہیں جیسا کہ اس پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشادِ دال ہے فی ادنیٰ صورۃ مَنْ اتَی رَأْوَهَا اور شاید حکمت اس تغیر تجھی کی امتحان ہو جیسا خطابی نووی سے اوپر مذکور ہوا ہے یعنی امتحان ان کے ایمان کا اور ان دعوے تو حید کا اور ان کے اس قول کا کہ ہم لوگوں سے جدا ہو گئے تھے۔ پس اس امتحان کے لئے ان کے لئے ان کی صورت ذہبیہ سے مفارِ صورت میں تجھی فرمائی اور اس کے ساتھ ان میں اس کا علم ضروری پیدا نہیں فرمایا کہ یہ بھی تجھی ربانی ہے پس جب انہوں نے اس صورت کا انکار کیا تو ان کے دعوے تو حید کا صدق ظاہر ہو گیا کہ انہوں نے غیر کی ربویت کا انکار کر دیا اور شاید انقلاب عن الصواب کا سبب ان کے عقول پر اہوال کا غالبہ ہوا اس طرح کہ مستعد نہ تھا کہ اس پر قیاس کر کے اس تجھی مثالی کا بھی انکار کر پڑیں جس کا ذکر عقریب اسی حدیث میں آتا ہے) پھر ارشاد فرمائیں گے کیا تمہارے اور رب تعالیٰ کے درمیان کوئی علامت ہے جس سے تم اس کو پیچان لو وہ کہیں گے ہاں پس ساق کو کھول دیا جائے گا پس کوئی ایسا شخص باقی نہ رہے گا جو اللہ کو سجدہ کرتا ہو دل سے مگر اس کو سجدہ کی توفیق ہو جائے گی اور کوئی ایسا شخص باقی نہ رہے گا جو ترقیہ اور ریاست سے سجدہ کرتا ہو مگر اللہ تعالیٰ اس کی کمر کو ایک تختہ کر دیں گے وہ جب بھی سجدہ کرنا چاہے گا فوراً ہی فقا کے بل گر پڑے گا (قاضی عیاض نے کہا ہے جیسا کہ نووی نے ان سے نقل کیا ہے کہ بعض نے کہا ہے کہ مراد ساق سے اس جگہ ایک نور عظیم ہے اور یہ ایک حدیث میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے وارد ہوا ہے اس میں اشرف کہتا ہوں کہ ان لوگوں میں اس وقت اللہ تعالیٰ اس کے تجھی ربانی ہونے کا علم ضروری پیدا کر دیں گے اگرچہ اس کے قبل اس تجھی سے ان کو اس کی معرفت نہ تھی (والله اعلم) پھر یہ لوگ سجدہ

سے اپنا سر اٹھائیں گے اور اللہ تعالیٰ اپنی ایسی صورت میں منتقل ہو چکے ہوں گے جس میں ان لوگوں نے ان کو اول بار (یعنی دنیا میں) دیکھا تھا (یعنی پہچانا تھا) پھر فرمادیں گے میں تمہارا رب ہوں وہ لوگ کہیں گے آپ ہمارے رب ہیں "الحدیث" (مسلم ج ۱ باب اثبات روایۃ المؤمنین) اور اس میں میں جو سمجھا ہوں یہ ہے کہ اس انتقال کی حقیقت اس صورت مثالیہ ذہیہ میں ظہور ہے جس کے ذریعہ سے وہ لوگ حق تعالیٰ کو اس کے قبل دنیا میں پہچانتے تھے اور یہی تجھی ہے جس کے مذکور ہونے کا ہم نے اپنے اس قول میں وعدہ کیا تھا وہ قول یہ ہے جس کا ذکر عنقریب حدیث میں آتا ہے، اور تجھیات مثالیہ میں ایسا انتقال ایک سے دوسرے کی طرف جائز ہے اور یہ صورت مثالیہ اگرچہ واحد با شخص ہو گی لیکن ممکن ہے کہ ابصار مختلفہ میں جب تصورات مختلفہ مختلف اطوار میں نظر آئے۔ پس یہ اشکال واقع نہیں ہوتا کہ تصورات مختلفہ صورت متعینہ پر کیسے منطبق ہوں گے۔ خوب سمجھ لواور (بجائے ادنیٰ صورت میں تجھی فرمانے کے) ایسی صورت میں تجھی نہ فرمانا جوان کی پہچانی ہوئی صورت سے اعلیٰ ہو اس وجہ سے ہے کہ اس سے امتحان کی حکمت حاصل نہ ہوتی اس لئے کہ ہر مومن کا یہ تو اعتقاد ہے کہ اللہ تعالیٰ میرے اعتقاد سے کہنے ہے اور کسی کا بھی اعتقاد نہیں کہ مرے اعتقاد سے فوق بھی نہیں ہے پس اگر صورت اعلیٰ میں تجھی فرماتے تو اس کو یہ اختال ہوتا کہ شاید تجھی ربانی ہو اور اس کی نفی نہ کرتا پس امتحان حاصل نہ ہوتا اور جب صورت ادنیٰ میں تجھی فرمائی اور اس کا اعتقاد یہ تھا کہ وہ ادنیٰ نہیں ہے اس لئے نفی کا حکم کر دیا خوب سمجھ لواور جانتا چاہئے کہ میں نے اس جگہ حدیث کی شرح میں اصول قوم پر جو کچھ ذکر کیا ہے ان میں کوئی جزو قطعی نہیں البتہ دوسرے علماء نے جو کچھ ذکر کیا ہے ان سب سے اقرب ضرور ہے مثلاً بعض نے کہا ہے کہ ادنیٰ صورت میں تجھی کسی فرشتہ کا ظہور ہوگا اور اس کا پورا ہونا اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاداتا ہم رب العالمین کا اس سے آبی ہونا ظاہر ہے اور غالباً تم اس تقریر سے ہمارے اس دعوے پر آگاہ ہو گئے ہو گے کہ جنت میں تجھی رویت ذات سے ہوگی اگرچہ اس کی کہنہ کا ادراک نہ ہوگا اور مؤقف میں مثال

سے ہو گی جیسا موئی علیہ السلام کو وہ طور پر بصورت نار ہوئی تھی اور حق تعالیٰ پر مثال بمعنی مشارک فی الوصف ممتنع نہیں چنانچہ ارشاد ہے وله المثل الاعلى اور مثل بمعنى مشارک فی المأبیة ممتنع ہے جیسا ارشاد ہے لیس كمثله شئی اور مثال قديم نہیں ہوتی۔ لیکن تشارک کامل کے سبب قدیم کامراۃ ہو جاتی ہے اور اس وقت ذہن کو وجودہ تغایر و تمازج کی طرف التفات نہیں ہوتا خوب بصیرت اور فکر سے کام لوتا کہ غلطی اور لغزش میں نہ پڑ جاؤ کیونکہ مقام بال سے باریک اور توارے تیز ہے اور اسی حدیث کے متعلق وہ بات بھی ہے جو نووی نے کہی ہے کہ اس حدیث میں اس کی تصریح نہیں ہے کہ منافقین کو بھی اللہ تعالیٰ کی رویت ہو گی صرف حدیث میں یہ ہے کہ ایسی جماعت کو جس میں مومنین و منافقین دونوں ہوں گے رویت ہو گی اور اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ سب ہی کو رویت ہو اور کتاب و سنت کے دلائل اس پر قائم ہیں کہ منافق کو حق سجانہ تعالیٰ کی رویت نہ ہو گی (جیسے ارشاد ہے (کلا انهم عن ربهم يومئذ لم يحجبون) اہاور چانتا چاہئے کہ حدیث سے ایک مسئلہ مہمہ مستبط ہوتا ہے وہ یہ کہ جیسے اللہ تعالیٰ نے اپے شخص کو معذور کہا جس نے حق کے ایسے وصف کی نفی کی جس کی اس کو معرفت نہ تھی باوجود یہ کسی مرتبہ میں وہ وصف ثابت تھا۔ اسی طرح وہ شخص بھی معذور رکھا جائے گا جو ایسے وصف کو ثابت کرے جس کی اس کو معرفت ہے گو وہ بعض مرتبہ میں منفی ہو کیونکہ دونوں جگہ علت معذوریت کو مشترک ہے اور وہ علت تکلیف ہے حسب العلم جیسا بعض مکاشین نے تجلی روح کو تجلی حق سمجھ لیا امید ہے کہ معذور ہوں گے اور بعض نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کے قول حذار بی کو اسی قسم کے عذر پر محمول کیا ہے انہی میں سے عارف رومی بھی ہیں۔ دفتر خامس کے تین خس کے بعد شیخ محمد کے قصہ سے ذرا قبل اس قول میں

گفت ہذا ربی ابراہیم راد چونکہ اندر عالم وہم افتاد اور ہمارے مشائخ میں سے حضرت شاہ عبدالقادر دہلویؒ نے اپنی تفسیر میں اسی کو اختیار کیا ہے اور اگرچہ مجھ کو انبیاء علیہم السلام کی شان میں یہ پسند نہیں لیکن بعض اہل حق کا اس طرف جانا اس کے عذر محتمل ہونے کے لئے تو کافی ہے۔ واللہ اعلم

## حقوق عباد میں تقویت رجاء

۲۱۱- حدیث: قیامت کے دن ایک ندا کرنے والا (حق تعالیٰ کی جانب سے) زیر عرش سے ندا کرے گا۔ اے امت محمدؐ میرا جو کچھ حق تمہاری طرف تھا اس کو تو معاف کر چکا اور تمہارے باہمی حقوق باقی رہ گئے سوتھ آپس میں ایک دوسرے کو بخش دواویر میری رحمت سے جنت میں داخل ہو جاؤ۔

فائدہ: اس حدیث میں حقوق العباد میں بھی رجاء کی تقویت ہے اور یہ رجاء اس شخص کے لئے اور زیادہ قوی ہو جائے گی جو حقوق العباد کی گمراہی و اہتمام رکھے اور اسی مقام سے صوفیہ کی رجاء اور وہ سے زیادہ قوی ہوتی ہے۔ جیسا کہ ان کا خوف بھی ایسا ہی ہوتا ہے۔

(۲۱۱) ہم سے یہ حدیث سبعیات ابی اسد قشیری میں حدیث انہی سے روایت کی گئی ہے اور اس میں حسین بن داؤدؓ پنی ہے خطیب نے کہا ہے کہ وہ ثقیلین ہے۔

# حصہ دوم

مثنوی معنوی  
شرح مثنوی  
مقاصد حسنہ

**تخریج بعض الروایات الواردۃ فی الدفتر الاول من المثنوی  
المعنى او ر شرحہ کلید عن بعض الرسائل وغیره**

**زکوٰۃ نہ دینے کا و بال اور زنا پر وباء کے ثبوت میں**  
زکوٰۃ نہ دینے سے بارش بند ہو جاتی ہے اور زنا سے ہر قسم کی تباہی و بر بادی  
شروع ہو جاتی ہے (عرصہ حیات ننگ ہو جاتا ہے)

**۲۱۲- حدیث:** کنز العمال میں ہے کہ طبرانی نے اوسط میں حضرت بریڈ  
سے مرفوعاً روایت کیا کہ جس قوم نے زکوٰۃ دینا بند کیا اللہ تعالیٰ ان کو قحط میں بدل کرتے  
ہیں اور کنز العمال میں یہ بھی ہے کہ جو قوم اپنے اموال کی زکوٰۃ کو بند کر لیتے ہیں وہ  
آسمانی بارش سے محروم کئے جاتے ہیں۔

**صبر کلید کشاش ہونے کے ثبوت میں**

**۲۱۳- حدیث:** (طیب الہی نے کہا) اللہ کا نور (معرفت) موجب دفع  
نقسان ہے صبر کشاش و فارغ البالی کی کنجی ہے۔

۱- لما کان ما یدل علیه الا دیث مصرحا و مقدماً علیها فی هذا التخریج والذی یلیه لم یحتاج  
الى تقریر مدلولاً لانها بعد مردھا کما کان فیما قبل الا للضرورة بعد زیادة حرف القاء ثم بعد  
هذین التخریجین بمادۃ الطریقہ السابقة ۲ امنہ

(۲۱۴) روایت کیا اس کوت ندی نے مرفوعاً (یہ تو معرفت اولیٰ کا مأخذ ہے آگے معرفت دوسری کا مأخذ ہے) اور (وہ یہ ہے  
کہ) ابن ماجہ نے مرفوعاً اسکی روایت کی ہے کہ جس کا مضمون یہ ہے کہ افعال کا شائع ہو جاتا طاہون کا سبب ہے  
اور طبرانی نے مرفوعاً اسکی روایت کی ہے جس کا مضمون یہ ہے کہ زن سبب ہے ظبور (یعنی کثرت) موت یعنی وباء کا۔

(۲۱۵) معرفت متنی الصبر مقابلاً الفرج مقاصد حسنة میں ہے کہ دینی نے اس (متن) کو بلا سند حضرت حسین بن  
علیٰ سے مرفوعاً ذکر کیا ہے اور قضاۓ کی روایت میں حضرت ابن عمرؓ اور حضرت ابن عباس سے مرفوعاً منقول ہے کہ  
صبر کے واسطے دفع بلکہ انتظار کرنا عبادت ہے۔

## صاحب کلید کا قول

۲۱۴- حدیث: استغیثوا فی الحوائج بالکتمان اور مقاصد حسنة میں یہ الفاظ ہیں کہ اپنی حوانج کے پورے ہونے پر اخفاء سے استغاثت کرو کیونکہ ہر صاحب نعمت پر (بعضی) لوگ حمد کرتے ہیں اور اس (کی سند) میں سعید بن سلام عطار ہے اس کے بارے میں عجمی نے لا باس پر کہا ہے اور احمد وغیرہ نے اس کو کاذب کہا ہے چنانچہ یہ بھی مقاصد میں ہے اور ایسا اختلاف ایسے مفہومیں میں مضر نہیں۔

## صاحب کلید کا قول

۲۱۵- حدیث: من تقرب مني شبر اربع

## صاحب کلید کا قول

۲۱۶- حدیث: حدیث اذا خاطل بشاشة القلوب۔

## بد بخت کی تعریف پر غصب کا نزول

بد بخت کی تعریف سے عرش بھی گریز کرتا ہے نیک بخت ایسی تعریف سے بدگمان ہوتے اور پناہ مانگتے ہیں۔

## نصر عمدی بطرز د عرش از مدح شقی

۲۱۷- حدیث: حضرت انسؓ سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جب فاسق کی مدح کی جاتی ہے حق تعالیٰ غضبناک ہوتے ہیں اور عرش کا پیغام لگتا ہے۔

## ضمیر کی آواز کی اہمیت

آنکہ گفت استقت قلب مصطفیٰ آں کے داند کہ پر بود از وفا

(۲۱۵) روایت کیا اس کو مسلم نے اسی طرح مکھوڑہ میں۔

(۲۱۶) روایت کیا اس کو بخاری نے ہر قل کے قول سے اور حضرت ابن عباس نے اس کی تقریب فرمائی (یعنی اس کو ثابت قرار دیا) چنانچہ اس کو ابی سفیان سے لفظ کیا ہے اور دونیں کیا ہیں یہ حدیث (ابن عباس پر) موقوف ہے۔

(۲۱۷) روایت کیا اس کو تبیہتی نے شب الایمان میں مکھوڑہ میں اسی طرح ہے۔

۲۱۸- حدیث: حضرت وابصہ بن معبد سے۔

فائدہ: اس استفتاء پر یہ فیصلہ ان مواقع میں ہے کہ حکم تو صاف ہے گرچہ حکم مشتبہ ہے یعنی اس میں تردود ہے کہ یہ جزئیہ خاصہ اس کلی میں داخل ہے یا نہیں جس سے حکم خاص متعلق ہے۔

### صاحب کلید کا قول

۲۱۹- حدیث: ان لنفسک علیک حقا الخ عبد اللہ بن عمر بن العاص سے روایت ہے کہ مجھ سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اے عبد اللہ کیا یہ خیر

مجھ کو (صحیح) نہیں پہنچی کہ تم ہمیشہ دن میں روزہ سے رہتے ہو اور رات میں (نوافل وغیرہ میں) قیام بھی کرتے ہو۔ میں نے عرض کیا کہ واقعی آپ نے فرمایا ایسا مت کرو روزہ بھی رکھو اور اظفار بھی کرو اور سو کر آرام بھی کرو اس لئے کہ تمہارے جسد کا بھی تم پر حق ہے۔ اور تمہاری آنکھ کا بھی تم پر حق ہے اور تمہاری بی بی کا بھی تم پر حق ہے۔

### صاحب کلید کا قول

۲۲۰- حدیث: من الاسراف ان ترغیب و تهیب میں حضرت انس بن

مالک سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ یہ بھی مجملہ اسراف کے ہے کہ جس چیز کو جی چاہے اس کو کھالو۔

(۲۱۸) روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اے وابصہ تم (میرے پاس) اس لئے آئے ہو کہ تکی اور گناہ کے متعلق (مجھ سے) پوچھو میں نے عرض کیا کہ جی ہاں وابصہ کہتے ہیں کہ آپ نے اپنی الگیوں کو ملا کر میرے سینہ پر مارا (تجہد اور اثر بردارانے کیلئے) اور فرمایا اپنے جوں سے استفتاء کر لیا کرو اپنے قلب سے استفتاء کر لیا کرو اس کو تین بار فرمایا (پس) تکی وہ ہے جس کی طرف نفس مطمئن ہو جائے اور قلب مطمئن ہو جائے اور گناہ وہ ہے جو نفس میں کلکھے اور سیدھے میں تددیہ کرے اگرچہ لوگ تم کو قوتی دیں۔ روایت کیا اس کا حمنے مٹکوہ میں اسی طرح ہے

(۲۱۹) روایت کیا اس کو بخاری نے اسی طرح مکملہ میں اس لئے۔

(۲۲۰) اور روایت کیا اس کو ابن ماجہ نے اور ابن الی المدینی نے کتاب الجموع میں اور یعنی نے اور حاکم نے اس سنن کی صحیح کی۔ ایک دوسرے متن کے لئے اور اوروں نے اس کی تحسین کی۔

**فائدہ:** کیونکہ اس کا الزام بعض اوقات موقوف ہو گا ایسے اہتمام پر جس میں حدود کی بھی رعایت نہ رہے گی اور یہی اسراف ہے۔

## اخلاص و سر کا بیان صاحب سر رسول اللہ سے

گفت زان فصلے حذیفہ باحسن تابداں شد وعظ و تذکیرش حسن  
**۲۲۱- حدیث:** میری نظر سے نہیں گزرا کہ کسی نے حضرت حذیفہ سے حضرت حسن بیان کی تصریح کی ہے۔ بجز اس کے جوزبیدی کے شرح احیاء میں مسلسلات حافظابی مسعود سلیمان بن ابراہیم بن محمد بن ابراہیم بن محمد بن سلیمان اسمہانی سے (جس کی انہوں نے نظام الملک کے نام سے تحریق کی ہے) منقول ہے زبیدی نے کہا ہے کہ وہ مسلسلات میرے پاس ہیں اور اس میں وہ عبارت ہے کہ میں نے ابوالوفاء مہبدی بن احمد بن محمد طراز واعظ سے اخلاق کے متعلق سوال کیا اور حسن بصری کے اس قول تک سند بیان کی کہ میں نے حضرت حذیفہ سے سوال کیا کہ اخلاق کیا چیز ہے اُخ اور اس کے آخر میں اخلاق کی تفسیر اللہ تعالیٰ سے یہ مذکور ہے کہ وہ میرے اسرا میں سے ایک سر ہے جس کو اس شخص کے قلب میں ولیت رکھتا ہوں جس کو اپنے بندوں میں سے دوست رکھتا ہوں میں کہتا ہوں کہ لکھے ہوئے صحیفہ سے روایت کرنے کے باب میں کلام معروف ہے لیکن مواعظ اور رواق کا مثال میں وہ مصنفوں میں۔

## صاحب کلید کا قول

**۲۲۲- حدیث:** تا حذیفہ مشکوہ میں حضرت حذیفہ سے روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ اور لوگ تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے خیر کی تحقیق کیا کرتے اور میں ان سے شر کی تحقیق کیا کرتا اس خوف سے کہ مجھ پر آنہ پہنچ۔ الحدیث

## صاحب کلید کا قول

**۲۲۳- حدیث:** الوم اخو الموت نبی ﷺ نے شب الایمان میں حضرت

(۲۲۲) روایت کیا اس کو بخاری و مسلم نے قوله لاصلوة ثم الا للحضور رواه الدبلمي مرفوعاً لاصلوة لمن لا يتخشع كما في كنز العمال لاصلوة ثم الا بحضور القلب ويلبي نے مرغعاً روایت کیا کہ اس شخص کی نیاز (کال) نہیں ہوتی جو خشونت کرے جیسا کہ کنز العمال میں ہے۔ پس یہ روایت بالعمی ہے۔

و جابر سے مرفوع روایت کیا کہ نوم نظیر ہے موت کی اور اہل جنت کو موت نہ آئیگی (اس سے مفہوم ہوا کہ وہ سو دس گے بھی نہیں) اور سنداں کی ضعیف ہے جیسا کہ جامع صیریں ہے۔

### صاحب کلید کا قول

۲۲۳- حدیث: الدنیا سبعون المؤمنین حضرت عبداللہ بن عمر سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ دنیا مومن کا جیل خانہ ہے اور کافر کی جنت ہے۔

### صاحب کلید کا قول

۲۲۴- حدیث: الا عند المكسرة قلوبهم شرح احیاء میں ہے کہ ابو قیم نے حلیہ میں اپنی سند سے مالک بن دینار سے نقل کیا ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے عرض کیا اے رب میں آپ کو کہاں ڈھونڈوں؟ ان لوگوں کے پاس ڈھونڈوں جن کے دل ٹوٹے ہوئے ہیں۔

### صاحب کلید کا قول

۲۲۵- حدیث: خیار هم فی الجاہلیتہ حضرت ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ لوگ بھی معدن ہیں جیسے سونے اور چاندی کے معدن ہوتے ہیں جو جاہلیت میں اچھے تھے (باعتبار اخلاق وغیرہ کے) وہ اسلام میں بھی اچھے ہیں جب دین کی سمجھ حاصل کر لیں۔

### صاحب کلید کا قول

۲۲۶- حدیث: اذا سمعتم. حضرت ابو الدراء سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ہونے والی باتوں کا مذکورہ کر رہے تھے اسی اثنامیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب تم کسی پہاڑ کی نسبت سنو کہ وہ اپنی جگہ سے مل گیا تو اس کو (چاہئے) تقدیق کر لوا اور جب تم کسی شخص

(۲۲۳) روایت کیا اس کو مسلم نے اسی طرح ہے مکملہ شریف میں۔ (۲۲۴) روایت کیا اس کو مسلم نہیں۔

(۲۲۵) روایت کیا اس کو احمد نے اسی طرح ہے مکملہ میں۔

کی نسبت سنو کرو اپنی جملی خصلت سے ہٹ گیا تو اس کی تصدیق مت کرو کیونکہ وہ پھر اپنی جلسہ ہی کی طرف عود کر آئے گا۔

### صاحب کلید کا قول

- ۲۲۸ - حدیث : المرء مع من احب حضرت انس سے روایت ہے کہ ایک شخص نے عرض کیا یا رسول اللہ قیامت کب ہو گی آپ نے فرمایا مجھنے مارے (یہ ترجم کی راہ سے فرمایا) اور تو نے اس کے لئے کیا سامان کر رکھا ہے اس نے عرض کیا میں نے اور تو کچھ سامان نہیں کیا مگر اتنی بات ہے کہ مجھ کو اللہ سے اور اس کے رسول سے محبت ہے آپ نے فرمایا کہ تو اسی کے ساتھ ہو گا جس سے تجھ کو محبت ہو گی۔

### صاحب کلید کا قول

- ۲۲۹ - حدیث : لاطاعة لمخلوق فی معصية الخالق روایت کیا اس کو شرح النہ میں اسی طرح ہے مخلوکہ میں اور حضرت علیؑ سے روایت ہے کہ معصیت میں کسی کی اطاعت نہیں۔ طاعت صرف امر مشروع میں ہے۔

### صاحب کلید کا قول

- ۲۳۰ - حدیث : استطعتمتک فلم تطعمنى - حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ حق تعالیٰ قیامت میں فرمائیں گے اے این آدم۔ میں مریض ہوا تو نے میری عیادت نہیں کی وہ عرض کر دیا۔ کہ اے میرے رب میں آپ کی عیادت کس طرح کرتا حالانکہ (یہ امر محال ہے کیونکہ) آپ رب العالمین ہیں (جس پر مرض کا طاری ہونا محال ہے اور عیادت اسی پرمنی ہے وہ بھی محال ہے) ارشاد ہو گا تجھ کو معلوم نہیں ہوا تھا کہ میرا فلاں بنڈہ مریض ہوا تھا تو نے اس کی عیادت نہیں کی تجھ کو معلوم نہیں کہ اگر تو اس کی عیادت کرتا تو مجھ کو اس کے پاس

---

(۲۲۸) روایت کیا اس کو بخاری و مسلم نے اسی طرح مخلوکہ میں۔ (۲۲۹) روایت کیا اس کو بخاری و مسلم نے اسی طرح ہے مخلوکہ میں۔ (۲۳۰) روایت کیا اس کو مسلم نے۔

پاتا۔ (اس لئے اس کی عیادت سے میرا قرب ایسا ہی میسر ہوتا جیسا بفرض محال میری عیادت سے ہوتا پھر فرمادیں گے کہ اے ابن آدم میں نے تھے سے کھانا منگا تو نے مجھ کو کھانا نہیں دیا۔ الی آخر الحدیث (اس میں ایسا ہی سوال و جواب ہو گا)

## صاحب گلید کا قول

۲۳۱- حدیث: فاذا احیته ان جس کا ترجمہ یہ ہے کہ جب میں اس کو محبوب بنا لیتا ہوں تو اس کی شنوائی ہو جاتا ہوں جس سے وہ منتظر ہے اور اس کی بینائی ہو جاتا ہوں جس سے وہ دیکھتا ہے اور اس کا دست و پا ہو جاتا ہوں جس سے وہ پکڑتا ہے اور جس سے وہ چلتا ہے۔

۲۳۲- حدیث: ان الله خلق آدم على صورته. حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے آدم علیہ السلام کو (باعتبار صفات باطنی کے) اپنے ظہور پر پیدا کیا (اور باعتبار صورت ظاہری کے ایسا پیدا کیا کہ) ان کا طول ساٹھ باتھ تھا۔

## خطاب میں مخاطب کی رعایت

۲۳۳- حدیث: کلموا الناس على قدر عقولهم۔ حضرت علیؑ نے فرمایا کہ لوگوں سے ایسی قربِ افہم بات کہو جس سے وہ مانوس ہوں۔ (ان سے بہت باریک باریک باتیں جو دین میں ضروری بھی نہیں ملت کرو کیونکہ وہ ان کا انکار کریں گے تو) کیا تم اس بات کو پسند کرتے ہو کہ خدا کی اور خدا کے رسول کی تکذیب کی جائے (کیونکہ جب وہ خدا اور رسول کی فرمائی ہوئی ہیں تو وہ ان کا انکار خدا اور رسول کی تکذیب ہے جیسے قشا بہات وغیرہ میں بلا ضرورت کلام کرنا)

(۲۳۱) روایت کیا اس کو بخاری نے ابو ہریرہ سے انہوں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے آپ نے اللہ تعالیٰ سے اور اس حدیث میں یہ بھی ہے کہ میرے بندے نے میرا قرب کی ایسی چیز سے حاصل نہیں کیا جو میرے نزدیک اس چیز سے زیادہ محبوب ہو جیسی نے اس پر فرض کی ہے۔ (۲۳۲) روایت کیا اس کو بخاری اور مسلم نے اسی طرح ہے مکحولة میں۔ (۲۳۳) روایت کیا اس کو بخاری نے اور یہی نے مرقوم عاصم صیف روایت کیا ہے کہ ہم کو حکم کیا گیا کہ ہم لوگوں سے ان کی عقل کے موافق کلام کریں جیسا کہ مقاصد حسنیں ہے۔

## لوگوں کے مدارج کا لحاظ

۲۳۳- حدیث: قوله امرنا ان ننزل الناس منازلهم ابن خزیم نے اپنی صحیح میں بسند صحیح حضرت عائشہؓ سے روایت کیا ہے کہ ہم کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حکم دیا ہے کہ ہم لوگوں کو ان کے مرتبہ پر رکھا کریں اور اس کو اپنے مقدمہ میں تعلیقاً روایت کیا ہے جیسا کہ مقاصد میں ہے۔

## صاحب کلید کا قول

۲۳۵- حدیث: اذا رأى اخْ إِسَاءَ بْنَ يَزِيدَ سَرَّهُ رَوْاْيَةً هُوَ كَانَ أَنْهُوْنَ نَبَّأَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَرَّهُ آپ فرماتے تھے کیا میں تم کو تمہارے اچھے لوگوں کی خبر نہ دوں لوگوں نے عرض کیا ضرور خبر دیجئے یا رسول اللہ آپ نے فرمایا تم میں اچھے لوگ وہ ہیں کہ جب ان کو دیکھا جائے تو خدا تعالیٰ یاد آجائے۔

## صاحب کلید کا قول

۲۳۶- حدیث: حدیث من سن فی الاسلام اخْ جس کا ترجیح یہ ہے شخص اسلام میں کوئی اچھا طریقہ جاری کرے تو اس کو اس اچھے طریقہ کا اجر بھی ملے گا اور اس شخص کا بھی اجر ملے گا جو اس کے بعد اس پر عمل کرے بدؤں اس کے کہ ان لوگوں کے اجر میں سے کچھ گھٹ جاوے (یعنی دونوں کو پورا پورا اثواب ملے گا) اور جو شخص اسلام میں کوئی براطریقہ جاری کرے اس پر اس طریقہ کا بھی گناہ ہوگا اور اس شخص کا بھی گناہ ہوگا جو اس کے بعد اس پر عمل کرے بدؤں اس کے کہ ان لوگوں کے گناہ میں سے کچھ گھٹ جاوے (یعنی دونوں کو پورا پورا گناہ ہوگا)

(۲۳۵) روایت کیا اس کو ان مجھے اسی طرح ہے مکملہ میں اور حکیم نے حضرت ابن عباسؓ سے بسند ضعیف روایت کیا ہے کہ اولیاء اللہ وہ لوگ ہیں کہ ان کے دیکھنے سے خدا تعالیٰ یاد آ جائیں اور ہمیشہ نے بعد حسن مرغوا رہی روایت کیا ہے کہ تم میں اچھے لوگ وہ ہیں کہ جب ان پر نظر پڑے تو ان کی وجہ سے خدا تعالیٰ یاد آ جائے الحدیث جیسا کہ جامع صیرین میں ہے۔ (۲۳۶) روایت کیا اس کو مسلم نے (مکملہ)

## صاحب کلید کا قول

۲۳۷- حدیث: هذا جبل اخ حضرت انسؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو کوہ احدرو نما ہوا آپؐ نے فرمایا یہ پھاڑ ہم سے محبت کرتا ہے اور ہم اس سے محبت کرتے ہیں۔

## مومن کی احتیاط تحریب کے بعد

گوش من لا يلدغ المؤمن شينيد      قول پیغمبر بجان و دل گزید

۲۳۸- حدیث: قوله لا يلدغ اخ حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا مومن ایک سوراخ سے دوبارہ نہیں کٹھا تھا۔

## صاحب کلید کا قول

۲۳۹- حدیث: المؤمن غر کریم حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا مومن بھولا صاحب کرم ہوتا اور فاجر مکار لئیم ہوتا ہے۔ (ترمذی)

## توکل کے ساتھ اسباب کا تعلق

گفت پیغمبر آواز پلند      با توکل زانوئے اشترب بند

۲۴۰- حدیث: مقاصد میں ہے حدیث اعقولها و توکل (روایت کیا اس کو ترمذی نے زہد میں اور علی میں اور بنی ہاشمی نے شعب میں اور ابو عیین نے حلیہ میں اور ابن ابی الدنيا نے توکل میں مغیرہ بن ابی قرہ سدوی کی روایت سے کہ میں نے حضرت انسؓ سے تناک فرماتے تھے کہ ایک شخص نے عرض کیا میں اونٹی کو باندھ کر توکل کروں یا کھلی چھوڑ کر توکل کروں۔ آپؐ نے فرمایا اس کو باندھ دو اور توکل کرو۔ ترمذی کا قول ہے کہ عمرو بن علی فلاسی نے جو ترمذی کے شیخ ہیں کہا ہے کہ بیہقی بن سعید قطان نے کہا ہے کہ یہ حدیث مکفر ہے پھر ترمذی نے کہا کہ یہ غریب ہے۔ حضرت انسؓ کی روایت سے بجز اس

(۲۳۷) روایت کیا اس کو بخاری نے۔ (مکلوة) (۲۳۸) روایت کیا اس کو بخاری و مسلم نے (مکلوة)

طريق کے ہم اس کو نہیں پہچانتے اور قطان نے جو اس کو منکر کہا ہے وہ حضرت انسؓ کی روایت سے اور یہ حدیث عمر بن امیہ ضمیری سے بھی مردی ہے۔ انہوں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے اسی کے قریب روایت کیا ہے۔ یہ اس حدیث کی طرف اشارہ کیا ہے جس کو ابن حبان نے اپنی صحیح میں اور ابو القاسم نے بھی جعفر بن عمر و بن امیہ سے روایت کیا ہے اور وہ اپنے باپ سے روایت کرتے ہیں کہ ایک شخص نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ میں اپنی ناقہ کو کھول کر توکل کروں آپ نے فرمایا بامد کر توکل کر دو۔

### خلق و مخلوق کا تعلق

ما عیال حضرتیم و شیرخواہ گفت الخلق عیال لله

۲۲۱- حدیث: الخلق عیال لله۔ اخْنَجَ جَامِعُ صَغِيرٍ مِّنْ هَـ كہ ابو یعلی نے اپنے مند میں اور بزار نے حضرت انسؓ سے اور طبرانی نے حضرت ابن مسعود سے مرفوعاً روایت کیا ہے کہ خلق تمام اللہ تعالیٰ کی عیال (یعنی زیر پوش) ہیں سوال اللہ تعالیٰ کے زندگ سب سے زیادہ محبوب و شخص ہے جو اس کی عیال کو زیادہ ترقی پہچانے والا ہو۔

### تقدیر سے بھاگنا اور تقدیر میں پھنس جانا

گفت عزرا میل درمن انجمن یک نظر انداخت پر انشکین

۲۲۲- حدیث: قول نگریستن عزرا میل علیہ السلام اخْنَجَ امام سیوطیؓ کی کتاب شرح الصدور میں ہے کہ ابن ابی شیبہ نے اسی سند سے یعنی عبداللہ بن نمير نے اعش سے انہوں نے خیشہ سے روایت کیا ہے انہوں نے کہا کہ حضرت ملک الموت حضرت سلیمان علیہ السلام کے پاس آئے اور ان کے الٰ مجلس میں سے ایک شخص کی طرف دیکھنے لگے اور ملنے لگے جب ملک الموت حلے لگئے اس شخص نے کہا یہ کون تھے۔ حضرت سلیمان عم نے فرمایا یہ ملک الموت تھے۔ اس شخص نے کہا کہ میں نے دیکھا کہ وہ میری طرف اس طرح نظر کرتے تھے جیسے میرا ہی قصد کرتے ہوں۔ آپ نے فرمایا تو کیا چاہتا ہے۔ کہا میں یہ چاہتا ہوں کہ مجھ کو ہوا پر سوار کر دیجئے تاکہ مجھ کو ہند میں اتار دے آپ نے ہوا کو

بلایا اور اس شخص کو اس پر سوار کر دیا اور اس نے ہند میں اتار دیا پھر ملک الموت حضرت سلیمان علیہ السلام کے پاس آئے آپ نے ان سے فرمایا کہ تم میرے جلیسوں میں سے ایک شخص کی طرف تک رہے تھے (یہ کیا بات تھی) انہوں نے کہا کہ میں اس پر تعجب کر رہا تھا مجھ کو حکم ہوا تھا کہ اس کی روح ہند میں قبض کروں اور وہ آپ کے پاس حاضر تھا۔ (اس پر تعجب تھا کہ اس حکم کی تعلیم کیسے ہوگی۔ اللہ تعالیٰ نے یہ سامان کر دیا)۔

### اچھے مال کی خوبی

مال را کز بہر دیں باشی حمول      نعم مال صالح گفت آں رسول  
 ۲۲۳- حدیث: امام احمد نے اس کو روایت کیا جیسا کہ کنوں الحقائق میں ہے  
 فائدہ: یعنی نیک مال نیک آدمی کے لئے اچھی چیز ہے۔

### صاحب کلید کا قول

۲۲۴- حدیث: ارشادِ الحضرت ابن مسعود سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ شیطان کا ایک تعلق اور اثر ہے آدمی کے ساتھ اور فرشتے کا ایک تعلق اور اثر ہے۔ سو شیطان کا اثر تو بری بات کا وعدہ اور حق کی تکذیب اور فرشتے کا اثر اچھی بات کا وعدہ اور حق کی تصدیق، سو شخص اس (مابعد کے) اثر کو محسوس کرے۔ سو وہ یقین کر لے کہ یہ من جانب اللہ ہے اور اللہ تعالیٰ کا شکر کرے اور جو شخص دوسری حالت محسوس کرے وہ اللہ تعالیٰ کی پناہ مانگے شیطان رجیم سے۔

### مشورہ جس سے لیا جائے اس کی ذمہ داری

گفت پیغمبر بکن اے رائی زن      مشورت کا مستشار مؤمن

۲۲۵- حدیث: قول گفت پیغمبر الی قول کا مستشار مؤمن۔

فائدہ: یعنی جس سے مشورہ لیا جائے اس کو چاہئے کہ امین ہونہ مشورہ میں خیانت کرے نہ اس راز کو کسی پر ظاہر کرے۔

## صاحب کلید کا قول

۲۲۶- حدیث: اذا غزا. حضرت کعب ابن مالک سے (روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب کسی غزوہ (سفر جہاد کا ارادہ فرماتے تھے کسی اور طرف کے سفر کی صورت ظاہر فرماتے تھے (جس کی مثال سعدی کے اس شعر میں ہے)۔

سکندر کہ باش قیاں حرب داشت در خیمه گویند در غرب داشت

### جبریل کی طرح عقل کی پرواز کے حدود

۲۲۷- حدیث: جبریل کی عقل نے کہا اے سرور عالم اگر میں یہاں سے ایک قدم بھی آگے بڑھوں تو جل جاؤں گا۔

### شعر مشنوی

عقل چوں جبریل گوید احمد گر کیے گا سے نہم سوز درما  
خاصص کبڑی میں معراج کی ایک طویل حدیث میں ابن ابی حاتم کی روایت سے  
منقول ہے کہ پھر جبریل علیہ السلام مجھ کو آگے لے چلے یہاں تک کہ شجرہ (سدۃ المنشی)  
تک پہنچے پھر مجھ کو ایک بادل نے چھپا لیا جس میں ہر قسم کے رنگ تھے۔ سو جبریل نے میرا  
ساتھ چھوڑ دیا اور میں اللہ تعالیٰ کے سامنے سجدہ میں گر گیا اور نشراطیب میں ہے کہ ابو الحسن بن  
غالب نے ابو الربيع ابن سعیں کی طرف شفاء الصدور میں حضرت ابن عباسؓ سے منسوب کیا  
ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میرے پاس جبریل آئے اور میرے رب کی  
طرف چلنے میں میرے ہم سفر ہے یہاں تک کہ ایک مقام تک پہنچے پھر ٹھہر گئے۔ میں نے  
کہا کہ اے جبریل کیا ایسے مقام میں کوئی دوست اپنے دوست کو چھوڑتا ہے۔ انہوں نے کہا  
اگر میں اس مقام سے بڑھوں تو نور سے جل جاؤں۔ شیخ سعدی نے اسی کا ترجمہ کیا ہے۔

بدوگفت سالار بیت الحرام کہ اے حائل وحی و برتر خرام

چو در دوست مخلصم یافت عنانم زمحت چرا تافت

(۲۲۶) روایت کیا اس کو بخاری نے مکلوہ میں۔

بماند نہیں کے نیروے بالم نماند  
اگر یک سرموئے برتر پرم فروع تجلی بسو زد پرم

### بیماری کو دعوت دینا

گفت پیغمبر کے رنجوری بلاغ رنج آر تو ارب میر دچوں چانغ  
شعر مثنوی گفت پیغمبر کے رنجوری بلاغ انخ۔

۲۲۸- حدیث: مقاصد حسنة میں ہے کہ یہ حدیث کہ تم بیاروں کی سی صورت مت بناو کر کج یہ بیمار ہو جاؤ گے۔

### صاحب کلید کا قول

۲۲۹- حدیث: المومن مرأة المؤمن  
صاحب کلید کا قول

۲۵۰- حدیث: اتقوا فراسة المؤمن فانه ينظر بنور الله  
جهاد کی قسمیں اور مجاہد نفس کی اہمیت

قد رجعنا من جهاد الاصغر ثم بانی اندر جهاد اکبر یعنی  
قول مثنوی رجعنا من الجهاد الاصغر الى العجہاد الاکبر۔

۲۵۱- حدیث: دیلیمی نے حضرت جابر سے روایت کیا کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں کچھ لوگ غزوہ کرنے والے حاضر ہوئے آپ نے فرمایا تم

(۲۳۸) ذکر کیا اس کو ابن ابی حاتم نے علی میں حضرت ابن عباس سے اور ابن ابی حاتم نے اپنے باپ سے لفظ کیا کہ یہ حدیث مکر ہے اور دیلیمی نے اس کو ابن ابی حاتم رازی کی جھٹ سے بسند بیان کیا ہے کہ تم سے عاصم بن ابیر ایم نے منذر بن نعمان سے انہوں نے وہب ابن قيس سے اس کو مرفو عمار روایت کیا اور ہر حال میں یہ حدیث صحیح کوئی نہیں پہنچا۔ اگرچہ ہمارے بعض اصحاب کے کلام میں واقع ہوئی ہے۔ اس میں کہتا ہوں کہ صحیح کے درجہ تک (جو کہ ثبوت کا اعلیٰ درجہ ہے) زوکنخی سے مطلقاً عدم ثبوت لازم نہیں آتا اگرچہ سنہ ضعیف ہی سے ہو۔

(۲۳۹) اس کو ابو داؤد نے روایت کیا جیسا کہ جامع صخیر میں ہے۔ (۲۵۰) روایت کیا اس کو ترمذی وغیرہ نے جیسا کہ جامع الصخیر میں ہے۔ (۲۵۱) اسی طرح ہے کنز العمال میں

بہت اچھا آنا آئے (کیونکہ) جہاد اصغر سے جہاد اکبر کی طرف آئے یعنی مجاہدہ کرنا  
بندہ کا اپنے ہوائے نفسانی سے۔

### صاحب کلید کا قول

۲۵۲- حدیث: اعدی عدوک ان میں کہتا ہوں کہ روایت کیا اس کو  
بیہقی نے مرفوعاً ان الفاظ سے کہ تیراسب سے بڑا شمن تیرافش ہے جو تیرے دو  
پہلوؤں کے درمیان میں ہے جیسا کہ کنوں الحقائق میں ہے۔

خوف خدا کے باعث ہر چیز کا خوف زدہ رہنا  
شعر منشوی

ہر کہ ترسید از حق و تقوی گزید      ترسدازوے جن و انس و ہر کہ دید

۲۵۳- حدیث: مقاصد حسنة میں ہے کہ یہ حدیث کہ جو شخص اللہ تعالیٰ سے  
ڈرتا ہے اس سے ہر چیز ڈرتی ہے۔

صوفیہ کی ہم یعنی اللہ کی ہم یعنی ہے

۲۵۴- حدیث: قول صاحب منشوی من اراد ادان یجلس مع  
الله فلی یجلس مع اهل التصوف، مولف تشرف کہتا ہے کہ جن بعض رسائل سے  
یہ تخریج نقل کر رہا ہوں اس میں اس قول کی تخریج نہیں کی یہ میں نے بڑھایا ہے کہ یہ  
الفاظ تو منقول نہیں دیکھے گے لیکن دوسرے منقول الفاظ سے یہ قول ماخوذ ہو سکتا ہے وہ  
ماخوذ الفاظ یہ ہیں انا جلیس من ذکر فی۔

(۲۵۳) روایت کیا اس کو ابو ایش نے ثواب میں اور دیلمی قضاۓ نے وائلہ سے اور عُسکری نے حسین بن علیؑ سے  
مرفوعاً اور عُسکری کے الفاظ یہ ہیں کہ جو شخص اللہ تعالیٰ سے خائف ہوتا ہے اللہ تعالیٰ ہر چیز کو اس سے خائف کر دیتا  
ہے اور یہ حدیث عُسکری کے نزد دیک اہن مسحود سے میں زیادت دوسرے جزو کے ان ہی کا قول مردی ہے اور متذری  
نے اپنی ترغیب میں کہا ہے کہ اس کا مرفووع کرنا ممکن ہے اور اس باب میں حضرت علیؑ سے بھی مردی ہے اور بعض  
روایات بعض کی تقویت کرتی ہیں۔ (۲۵۴) مقاصد حسنة میں ہے کہ اس کو دیلمی نے بلا سند حضرت عائشؓ سے  
مرفوعاً اسی لفظ سے روایت کیا ہے اور بیہقی کے نزد دیک شعب الایمان کے باب ذکر میں حسین بن حفص کی روایت  
سے اور وہ عطاء بن ابی مروان سے روایت کرتے ہیں کہ مجھ سے ابی بن کعب نے روایت کیا کہ  
موئی علیہ السلام کے ایک سوال کے جواب میں حق تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ (باقی) حاشیہ اگلے صفحہ پر)

## صاحب کلید کا قول من عرف نفسہ فقد عرف ربہ

۲۵۵- حدیث: روایت کیا اس کو دیلی نے مرفوعاً ان الفاظ سے ادا  
عرف نفسہ عرف ربہ اسی طرح ہے کنوذ الحقائق میں مولف تشریف کہتا ہے کہ  
مقاصد میں ابوالمظفر بن سمعان کا قول اس حدیث کی تبیث نقل کیا ہے انه لا یعرف  
مرفوعاً وانما یحکی عن یحییٰ بن معاذ لیعنی من قوله اور نووی کا قول نقل کیا  
ہے۔ انه لیس ثبات واللہ اعلم مگر باوجود غیر ثابت کہنے کے اس کے معنی کو اس تاویل  
سے صحیح کیا ہے۔ من عرف نفسہ بالحدوث عرف ربہ بالقدوم و من  
عرف نفسہ بالغناه عرف ربہ بالبقاء اہ

## غیرت کی فضیلت

جملہ عالم زال غیور آمد کر حق بروور غیرت بریں عالم سبق

۲۵۶- حدیث: قول مثنوی ان سعد الغیور الخ۔ خراطی نے  
مکارم الاخلاق میں حضرت ابو ہریرہؓ سے مرفوعاً روایت کیا ہے کہ اے گروہ النصار کے  
بے شک سعد بہت غیرت دار ہیں اور میں ان سے بھی زیادہ غیرت دار ہوں اور اللہ  
تعالیٰ مجھ سے بھی زیادہ غیرت دار ہیں۔ اور بخاری اور امام احمد نے مغیرہ بن شبہؓ سے  
مرفوعاً روایت کیا ہے کہ (آپ نے ارشاد فرمایا کہ) کیا تم سعد کی غیرت سے تعجب  
کرتے ہو اور میں ان سے بھی زیادہ غیرت دار ہوں اور اللہ تعالیٰ مجھ سے بھی زیادہ

(بقیہ حاشیہ صحیح سابقہ) اے موی میں اس شخص کا جلیس ہوں جو میرا ذکر کرے اور ابو اشیخ کے نزدیک عبداللہ بن عسیر کی روایت سے اور وہ کعب سے روایت کرتے ہیں اور شورین یزید کی روایت سے اور وہ عبدہ سے روایت  
کرتے ہیں کہ موی علیہ السلام سے ارشاد ہوا کہ یا موی انا جلیس من ذکر نہیں اس حدیث سے حدیث  
متن اس طرح مأخذ ہو سکتی ہے کہ حدیث مقاصد سے حق تعالیٰ کا جلیس الہ ذکر ہونا ثابت ایک مقدمہ تو یہ ہوا۔  
وسر امقدمہ عقلی یہ ہی ہے کہ اگر ایک شخص کے دو جلیس ہوں تو وہ باہم بھی جلیس ہوتے ہیں تو جب اللہ تعالیٰ  
ذکر کا جلیس ہے اور دوسرا شخص بھی ذکر کا جلیس ہے تو وہ شخص اللہ تعالیٰ کا بھی جلیس ہو گا اور الہ ذکر واللہ صوف  
مراد ہیں تو اہل صوف کے جلیس کا جلیس حق ہونا ثابت ہو گیا اور یہی تفصیل ہے حضرت مرشدؒ کے ارشاد کی کہ  
حدیث میں اہل التصوف کا تلقنہ نہیں مگر اہل الذکر کا تلقنہ ہے۔ آہ سو لفظ اہل الذکر کے ورود کی یہ صورت ہے جو  
احقر نے لکھی غرض یہ روایت بالمعنى ہے جو کہ مثل روایت باللفظ کے معتبر ہے۔

غیرت دار ہیں اور غیرت الہیہ کے سبب اللہ تعالیٰ نے بے چائی کی باتوں کو حرام فرمایا ہے ان میں جو ظاہر ہیں وہ بھی اور جو باطن ہیں وہ بھی اور کوئی شخص ایسا نہیں جس کو اللہ تعالیٰ سے زیادہ عذر محبوب ہوا سی طرح ہے کنز العمال میں۔

### اللہ کب اپنا ہو سکتا ہے

چوں شدی من کان اللہ ازولہ حق ترا باشد کہ کان اللہ لہ  
 ۷- حدیث: قول مثنوی من کان اللہ کان اللہ طبرانی نے صغیر میں اور ابن ابی الدنیا نے اور ابن ابی الدنیا کے طریق سے بیہقی نے شب میں مرفو عارویت کیا ہے کہ جو شخص سب سے منقطع ہو کر اللہ عزوجل ہی کا ہو رہے اللہ تعالیٰ اس کی تمام مشقتوں میں کفایت فرماتے ہیں اور اس کو ایسی جگہ سے رزق دیتے ہیں جہاں سے اس کا گمان بھی نہیں ہوتا اور جو شخص بالکل دنیا ہی کا ہو رہے اللہ تعالیٰ اس کو دنیا ہی کے حوالے کر دیتا ہے اس کی اسناد منقطع ہے اور اس (کی) سند میں ابراہیم بن اشعث ہے جس میں ابو حاتم نے کلام کیا ہے جیسا کہ عراقی نے کہا ہے۔ اسی طرح ہے شرح احیاء میں۔

### اصحاب کرام کا مقام اور ان کی پیروی

مقتبس شوزود چول یابی ختم

۲۵۸- حدیث: قول گفت پیغمبر کہ اصحابی خجوم مشکلاۃ میں حضرت عزوجل سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میرے اصحاب مثل ستاروں کے ہیں ان میں سے جس کسی کی بھی اقتدار لو (Din کا) راہ پالو گے۔

### صحابہ تابعین، تبع تابعین کی فضیلت

گفت طوبی من رانی مصطفیٰ والذی یعظر کمن و محظی بری

۲۵۹- حدیث: عبد بن حمید نے ابوسعید سے اور ابن عساکر نے واٹلہ سے مرفو عابد حسن روایت کیا ہے کہ بڑی خوشحالی ہے اس شخص کے لئے جس نے محو کو

(۲۵۸) روایت کیا اس کو زین نے۔ (۲۵۹) اسی طرح ہے سیوطی کی جامع صغیر میں۔

دیکھا ہے اور اس کے لئے بھی جس نے میرے دیکھنے والے کو دیکھا اور اس کے لئے بھی جس نے میرے دیکھنے والے کے دیکھنے والے کو دیکھا ہے۔

### مبداء فیاض کی فیاضیاں

۳۶۰- حدیث: لَنْ لِرَبِّكُمْ فِي أَيَّامِ دُهْرِكُمْ نَفَخَاتُ الْأَفْصَارُ ضَوَا إِلَيْهَا۔  
قولہ طبرانی نے بند ضعیف محمد بن سلمہ سے مرفوع اور روایت کیا ہے کہ بے شک تمہارے ایام عمر میں تمہارے رب کے کچھ فیوض ہوتے ہیں سو تم اس کے لئے آمادہ رہا کرو شاید اس میں سے کوئی فیض تم کو پہنچ جائے پھر اس کے بعد تم کبھی بھی شقی نہ ہو اسی طرح ہے جامع صغیر میں۔

ام المؤمنین حضرت عائشہؓ کو حمیرا سے خطاب اور ہمکلامی کا حکم  
اور حضرت بلاںؓ سے اقامت صلوٰۃ سے راحت پہنچانے کا حکم  
مصطفیٰ آمد کہ ساز دہدالے کلمینی یا حمیرا کھلی

۳۶۱- حدیث: قولہ کلمینی یا حمیراء و قولہ ارجحنا یا بلاں الخ  
حضرت عائشہؓ رضی اللہ عنہا کے لئے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا حمیرا فرمائنا سائی میں  
سن صحیح سے مروی ہے جیسا عمدۃ القاری میں ہے اور کلمینی فرمان انظر سے نہیں گزرائیں  
مضمون حدیث مسلم سے لیا جاسکتا ہے کہ حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ حضور صلی  
اللہ علیہ وسلم جب فجر کی سنتیں پڑھ پختے تھے اگر میں جاتی ہوتی تو مجھ سے باقیں کرتے  
تھے ورنہ لیٹھ رہتے تھے تو آپ کا ان سے باقیں کرنا گویا ان کو باقیں کرنے کا حکم دینا  
ہے (جوملول ہے کلمینی کا) اور شرح احیاء میں ہے کہ روایت کیا احمد اور ابو داؤد اور  
بغوی نے خزاعم کے ایک شخص سے اور طبرانی کبیر اور مختار ضیاء میں اس شخص کے نام کی  
تصریح ہے یعنی سلمان بن خالد خزاعمی اور خطیب نے اس کو حضرت علیؓ اور حضرت بلاںؓ  
سے روایت کیا ہے اور ان سب کے الفاظ یہ ہیں کہ یا بلاں اقم الصلوٰۃ و ارجحنا  
بها یعنی نماز کی اقامت کرو اور اس کے ذریعہ سے ہم کو راحت دو اور اس لفظ

(اقامت کا جس کو اس جماعت نے نقل کیا ہے ظاہر مفہوم یہ ہے کہ مراد اس سے اقامت ہوا گرچہ اقامت صلوٰۃ اذان اور اقامت دونوں کو عام ہے اھ اور اسی شرح احیاء میں یہ بھی ہے کہ صاحب قوت نے کہا کہ ارجنا کا استعمال جب باء کے ساتھ ہو جیسا اس حدیث میں ہے (ارجنا بھا) تو اس کے معنی ہوتے ہیں اس شے کے ذریعہ سے راحت دینا اور جب من کے ساتھ ہو تو اس کے معنی ہوتے ہیں اس شے کا بوجھ اتار دینا اھ اشرف کہتا ہے کہ ان دونوں حدیثوں کی کچھ تحقیق شطر اول میں گزر چکی ہے۔ حدیث اول کی تو کتاب کراشہو تین میں اور حدیث ثانی کی کتاب الصلوٰۃ میں۔

### مومن کے لئے بہار کا زمانہ

۲۶۲- حدیث: قول مثنوی اغتنمو ابرد الربيع فانه يعمل  
باید انکم کما يعمل باشجار کم واجتببو ابد الخريف فانه يعمل  
بابدانکم کما يعمل باشجار کم۔

اس کے قریب قریب وہ روایت ہے جس کا ابو عیم نے حلیہ میں حضرت معاذؓ سے مرفوعاً بسند ضعیف روایت کیا ہے کہ بنی آدم کے قلوب جائزوں میں نرم ہو جاتے ہیں اور یہ اس وجہ سے ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آدم کو گارے سے پیدا کیا اور گارا جائزوں میں نرم ہو جاتا ہے۔

فائدہ: دوسری روایت مشیر ہے کہ مقصود مرح اس برداکی ہے جو مشابہ رنچ کے ہو اور بر دخیریف اس کے مشابہ نہیں لیکن مقابل ہو گا واللہ اعلم۔

### اسٹوانہ کے بارے میں روایتی حکایت

قول مثنوی۔ است حنانہ لخ اس قصہ میں کئی جزو ہیں جو روایات ذیل کے مجموع سے اخذ کئے جاسکتے ہیں۔

۲۶۳- حدیث: پہلی روایت: حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد قسم

(۲۶۲) امام احمد نے اپنی محدثیں بسند حسن اور ابو بیٹی نے ابو الحیید سے مرفوع احادیث کیا ہے کہ جالا مومن کیلئے رنچ ہے

(۲۶۳) روایت کیا اس کو امام ابو بکر محمد بن الحجاج بن غزیم نے اور ترمذی نے بھی۔

اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے اگر میں اس کو اپنے سے چھٹا نہ لیتا یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے غم (فراق) میں اسی حالت (گزیہ و نالہ) میں رہتا یہاں تک کہ قیامت قائم ہو جاتی۔

۲۶۲- حدیث: دوسری روایت: ترمذی کی روایت میں ہے بس اتنی ہی بات ہوئی کہ اس (میز) پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بیٹھے اور کلام فرمایا اور اس ستون نے آپ کو (اپنے پاس) نہ پایا (بس اس میں سے روئے کی آواز شروع ہو گئی)

۲۶۵- حدیث: تیسرا روایت: بخاری میں ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا معمول تھا کہ جب خطبہ پڑھتے تھے تو کھجور کے ایک تنہ سے لگ کر کھڑے ہوتے تھے۔ جب آپ کے لئے منبر بنایا گیا آپ اس پر تشریف فرمائے تو (راوی کہتے ہیں کہ) میں نے اس تنہ کی آواز (گزیہ کی) سنی۔

۲۶۶- حدیث: چھٹی روایت: حضرت سعد کی بعض روایات میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تشریف لائے یہاں تک کہ منبر پر بیٹھ گئے پس جب آپ کو اس تنہ نے نہ پایا تو ایسی دردناک آواز سے رویا کہ لوگوں کو پریشان کر دیا۔

۲۶۷- حدیث: پانچویں روایت: ابوالقاسم بغوی کی روایت میں ہے کہ اس (ستون) سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اگر تو چاہے تو تجوہ کو جنت میں لگوادوں سونیک لوگ تیرا چل کھایا کریں اور اگر تو چاہے تو ہم پھر تجوہ کو ہرا بھرا کر دیں جیسا تو پہلے تھا۔ اس نے آخرت کو دنیا پر ترجیح دی۔

۲۶۸- حدیث: چھٹی روایت: محمد بن سعد کی روایت میں وارد ہے کہ وہ ستون ایسا چلایا کہ پھٹ گیا اور شق ہو گیا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم (منبر سے) اترے اور اس پر اپنا دست مبارک پھیرا یہاں تک کہ (روئے سے) تھم گیا اور آپ جب نماز پڑھتے تھے تو اس ستون کی طرف پڑھتے تھے (یعنی اس کو سترہ بناتے تھے)۔

۲۶۹- حدیث: ساتویں روایت: نام احمد نے اپنے منڈیں حضرت انسؓ سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب جمعہ کے دن خطبہ پڑھتے تھے تو اپنی کمر

ایک لکڑی سے لگائیتے تھے۔ جب لوگ زیادہ ہو گئے آپ نے فرمایا کہ ایک منبر بناؤ (تاکہ اوپ پے کھڑے ہونے سے آواز دو تک پہنچ سکے) لوگوں نے آپ کیلئے منبر بنایا۔

۲۷۰ - حدیث: آٹھویں روایت: اور دارمی میں بریرہؓ کی روایت سے ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی طرف کان لگایا اس کی بات سننا چاہتے تھے۔ اس نے عرض کیا کہ نہیں آپ مجھ کو جنت میں لگا دیجئے۔

### اہل خیر کے لئے دعاء

تو نہ استخدا یا مفتقان را سیر دار ہر درم شان را عوض دہ صد ہزار

۲۷۱ - حدیث: بخاری و مسلم نے حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کوئی دن ایسا نہیں ہوتا جس میں بندوں کو صبح ہوتی ہو (اور ظاہر ہے کہ ہر دن ایسا ہی ہوتا ہے) مگر دو فرشتے (آسمان سے) نازل ہوتے ہیں ان میں ایک کہتا ہے کہ اے اللہ خرج کرنے والے کو عوض دے اور دوسرا کہتا ہے کہ اے اللہ خرج نہ کرنے والے کو تلف (نقسان) دے اسی طرح ہے مخلوقہ میں۔

### صاحب کلید کا قول

۲۷۲ - حدیث: الفقر فخری مقاصد حسنة میں ہے کہ یہ غلط اور موضوع ہے اور دیلمی نے معاذ بن جبل سے مرفوعاً روایت کیا ہے کہ مومن کا تخدیذ نیا میں فقر ہے اور اس کی سند میں کچھ مफائقہ نہیں۔ اہ

### عورتوں کی عاقل کی مغلوبیت اور جاہل مرد کا عورتوں پر غلبہ

#### قول مثنوی

پیغمبر کہ زن برعاقلاں غالب آمد سخت بر صاحب جدلاں

۲۷۳ - حدیث: انهن يغلبن العاقل وبغلبهن الجاهل ابو داؤد نے ادنی عرسے روایت کیا کہ میں نے کسی ذی عقل پر غالب آجائے والا تم عورتوں سے جو کہ ناقص العقل

والدین بھی ہوزیادہ کسی کو نہیں دیکھا الحدیث اس سے روایت مذکور کے معنی مستفاد ہوتے ہیں۔ ۱

### محبت کے اثر سے اندھا و بہرا ہو جانا

۲۷۳- حدیث: قول مثنوی حب یعنی و بصم حضرت شاہ ولی اللہ صاحبؒ کی اربعین میں ان کی سند سے مرفوع امر وی ہے کہ تمہارا کسی چیز سے (حدسے زیادہ) محبت کرنا اندھا اور بہرا بنا دیتا ہے (کہ محبوب کی برائی چشم و گوش میں نہیں آتی)

### صاحب کلید کا قول

۲۷۴- حدیث: غالباً سیوطی الی قوله قیامت ترمذی نے مرفوعاً روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اول اللہ تعالیٰ نے قلم کو پیدا کیا اور اس سے فرمایا لکھ۔ بس ابد تک جو ہونے والا ہے اس کی (کتابت کی) ساتھ وہ (قلم) جاری ہو گیا ترمذی نے کہا کہ یہ حدیث حسن صحیح غریب ہے اور درمنثور میں حضرت ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ مراد (ما ہو کائن الی الا بد سے) وہ چیزیں ہیں جو قیامت تک ہونے والی ہیں (پس ابد سے مراد قیامت ہوئی) اور اسی طرح ابو ہریرہؓ نے مرفوعاً روایت کیا ہے جیسا کہ حاشیہ ترمذی میں علی قاری سے منقول ہے۔

### عورتوں سے مشورہ لینے اور ان کے مطیع نہ بننے کا حکم

۲۷۵- حدیث: قول صاحب مثنوی شاور و هن اخ مقاصد حسنة میں ہے کہ حدیث شاور و هن و خالفو هن میں نے مرفوعاً نہیں دیکھی لیکن عسکری کے نزدیک حضرت عمرؓ کا قول ہے کہ عورتوں کی مخالفت کرو کیونکہ ان کی مخالفت میں برکت ہے۔ حصلہ اور فوائد مجموعہ میں مرفوعاً ہے کہ مرد ہلاک ہو جائیں گے جس وقت عورتوں کی اطاعت کرنے لگیں گے کیونکہ ان کے خلاف میں برکت ہے۔

فائدہ: مترجم کہتا ہے کہ یہ باعتبار اکثر عورتوں کے اور اکثر امور کے ہے ورنہ جس عورت میں فہم اور دین ہو اور اس کی رائے دل کو گلے وہ مستثنی ہے خود حضور صلی اللہ

(۲۷۶) روایت کیا اس کو طبرانی اور حاکم نے۔

علیہ وسلم نے بعض امور میں حضرت ازواج مطہرات سے مشورہ لے کر عمل فرمایا ہے۔

## کاتب وحی کے مرتد ہونے کے ثبوت میں

۷۷- حدیث: قول صاحب مثنوی مرتد شدن کاتب وحی اخ  
لباب القول سورہ انعام میں ہے ابن جریر نے عکرمه سے اس آیت کے ذیل میں  
ومن قال سانزل مثل ما انزل اللہ نقل کیا ہے کہ عکرمه نے کہا کہ یہ آیت عبد اللہ  
بن ابی سرح کے باب میں نازل ہوئی اخ پھر فتح مکہ کے دن رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
وسلم کے حضور میں حضرت عثمانؓ کے ساتھ حاضر ہوئے اور اسلام کی تجدید کی۔

## صاحب کلید کا قول

۷۸- حدیث: سیکون اخ مخلوٰۃ میں مرفوعاً ہے۔ تم سے پہلی امتوں میں  
صاحب الہام لوگ تھے سو اگر کوئی میری امت میں ایسا ہو (اور ہونا ضروری ہے۔ کیونکہ یہ  
امت سب ام سے افضل ہے) تو عمر (بھی) ضرور ہیں روایت کیا اس کو بخاری و مسلم نے۔

## حقیقت ایمان اور اس کی روشنی میں

۷۹- حدیث: قول صاحب مثنوی۔ اصبحت مومنا حقاً

یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم الی آخر القصہ۔

صاحب تشرف کہتا ہے کہ یہاں وقصوں میں خلط واقع ہو گیا ہے اور میں دونوں کو  
رحمۃ مہداۃ کی کتاب الائیمان سے (الگ الگ) نقل کرتا ہوں سو ایک قصہ تو یہ ہے کہ محمد  
بن صالح انصاری سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے عوف بن مالکؓ سے  
ملقات کی اور فرمایا کہ اے عوف بن مالک تم نے کس حالت میں صبح کی۔ انہوں نے عرض  
کیا کہ میں نے اس حالت میں صبح کی کہ میں پنجتہ مومن ہوں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
نے فرمایا کہ ہر قول کی ایک حقیقت ہوتی ہے۔ (جس سے اس قول کا حق ہونا معلوم ہوتا  
ہے) سو (تمہارے اس قول) کی کیا حقیقت ہے۔ انہوں نے عرض کیا یا رسول اللہ میں  
نے اپنے نفس کو دنیا سے آزاد کر دیا اور راتیں جانے میں گزاریں اور دو پھر پیاس میں

گزاری (غالباً روزہ مراد ہے کہ اس میں دو پھر کو زیادہ پیاس لگتی ہے اور کثرت استھنار عالم آخرت سے میری یہ حالت ہے کہ) گویا میں اپنے پرو رونگار کے عرش کو دیکھ رہا ہوں اور گویا میں اہل جنت کو دیکھ رہا ہوں کہ اس میں باہم ملاقات کر رہے ہیں اور گویا اہل دوزخ کو دیکھ رہا ہوں کہ اس میں چین چلا رہے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ (واقعی) تم نے (حقیقت کو) پہچان لیا یہ فرمایا کہ (واقعی) تم کو (حقیقت کی) تلقین کی گئی (پس تمہارا دعویٰ ایمان حق ہے) پس اسی پر مجھے رہنا اور دوسرا قصہ یہ ہے کہ زید خیر سے روایت ہے کہ انہوں نے عرض کیا۔ یا رسول اللہ آپ مجھ کو خبر دیجئے کہ اللہ تعالیٰ کی علامت (نشانی) ایسے شخص کے متعلق جس کو وہ چاہیں (یعنی اس سے محبت کریں) کیا ہے اور (اسی طرح) اللہ تعالیٰ کی علامت ایسے شخص کے متعلق جس کو وہ نہ چاہیں کیا ہے آپ نے مجھ سے (یعنی زید سے) فرمایا اے زید تم نے کس حالت میں صحیح کی میں نے عرض کیا کہ میں نے اس حالت میں صحیح کی کہ امر خیر سے اور اہل خیر سے محبت رکھتا ہوں (اور) اگر اس پر (خیر پر) قدرت پاتا ہوں تو اس کی طرف دوڑتا ہوں اور اگر وہ (یعنی خیر) مجھ سے فوت ہو جاتی ہے تو اس پر مغموم ہوتا ہوں اور اس کی طرف مشتاق ہوتا ہوں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تو یہ اللہ تعالیٰ کی نشانی ہے اس شخص کے متعلق جس کو وہ چاہتے ہوں اور اگر تم اس کے خلاف کے لئے چاہتے تو اسی کے لئے تم کو تیار کرتے (یعنی ویسا ہی سامان کر دیتے) روایت کیا اس کو رزین نے۔

**فائدہ:** یہ دونوں روایتیں شطر اول کے کتاب الرجال کے اول میں اور ختم کے قریب میں قدرتے تقاویت سے گزر چکی ہیں۔

## سعادت و شقاوت کا آغاز

السعید من سعد بطن امه والشقى من شقى فى بطن امه  
**۲۸۰- حدیث:** قول صاحب مثنوى الشقى ان اس کو امام سیوطیؑ نے جامع صغیر میں طبرانی کی صیرت سے بسند صحیح ان الفاظ سے مرفوعاً وارد کیا ہے کہ سعید وہ ہے جو اپنی ماں کے پیٹ میں سعید ہو جائے اور (اسی طرح) شقی وہ ہے جو

اپنی ماں کے پیٹ میں شقی ہو جائے۔

**ثبوت اس ارشاد میں کہ میرارب مجھے کھلاتا اور پلاتا ہے**

چوں ابیت عند ربی فاش شد یطعم وستی کنایت راش شد

۲۸۱- حدیث: قول صاحب مثنوی ابیت عند ربی۔ امام

بخاری نے حضرت ابی ہریرہؓ سے انہوں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کیا ہے۔

آپ نے فرمایا کہ (صوم) و صام سے اپنے آپ کو بچانا یہ دوبار فرمایا عرض کیا گیا آپ تو (صوم میں) وصال فرماتے ہیں آپ نے فرمایا میں اس حال میں رات گزارتا ہوں کہ میرارب مجھ کو کھلا پلا دیتا ہے (اس لئے مجھ کو ظاہری کھانا پینا ترک کرو دینا مضر نہیں اور تم کو مضر ہو گا سعمل کا اتنا ہی بار اٹھاؤ جس کی طاقت رکھتے ہو۔

### ثبوت مدحیثۃ العلم کی روایت کا

۲۸۲- حدیث: قوله ان امدينة العلم و على بابها حاكم او رطراي او

ابواشخ وغيرهم نے سب نے ابی معاویہ الفزیر کی روایت سے انہوں نے اعمش سے انہوں نے مجاہد سے انہوں نے ابن عباسؓ سے مرفوعاً روایت کیا ہے کہ میں علم کا شہر ہوں اور علیؑ اس کا دروازہ ہیں سو جو شخص علم میں داخل ہو وہ دروازہ سے داخل ہو اور سنہ کی تفصیل مقاصد حسنہ میں ہے۔

اللہ واسطے ہی کی محبت وعداوت وغیرہ سے

کامل ایمان نصیب ہونے کے ثبوت میں

۲۸۳- حدیث: قوله - من احب الله وابغض الله - یہ حدیث کہ جو

شخص اللہ ہی کے لئے محبت کرے اللہ ہی کے لئے بغض رکھے اللہ ہی کے لئے دے اللہ ہی کے لئے دینے سے ہاتھ روکے اس نے ایمان کو کامل کر لیا اس کو علامہ سیوطی نے جامع صغیر میں ابی امامہ سے مرفوعاً البداؤ دے اور رضیا مقدسی کی روایت سے وارد

کیا ہے پھر اس کی صحیح کی ہے۔

**ثبوت میں کہ ہمارے اندر نبی مرسل نہیں سماستے**

۲۸۳- حدیث: قول صاحب مثنوی لایسع فینا بنی مرسل اخ

صاحب تشرف کہتا ہے کہ اس حدیث کی تحقیق شطر اول کتاب عجائب القلوب کی پانچویں چھٹی حدیث کے بعد گزر چکی ہے اور اسی طرح مثنوی کی بعض دوسری احادیث کی تحقیق بھی۔

تخریج بعض الروایات الوارده فی الدفتر السادس  
من المثنوی المعنوی او شرحہ کلید من نفس کلید

**صاحب کلید کا قول**

۲۸۴- حدیث: علماء امتی انبیا بنی اسرائیل میں کہتا ہوں کہ یہ

حدیث گولفظاً منقول نہیں۔ لیکن معنی صحیح ہے جیسا کہ مقاصد حسنہ میں تحقیق کیا ہے۔

**صاحب کلید کا قول**

۲۸۵- حدیث: قال اللہ تعالیٰ اعطیہم من حلمی و علمی بیہقی

نے اس امت کی فضیلت میں امام الدروائی سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ حق تعالیٰ نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام سے ارشاد فرمایا کہا اے عیسیٰ میں تمہارے بعد ایک ایسی امت قائم کرنے والا ہوں کہ جب ان کو کوئی محبوب حالت پیش

آئے گی وہ اللہ تعالیٰ کی حمد کریں گے اور اگر ان کو کوئی ناگوار حالت پیش آئے گی تو وہ اس میں ثواب کی امید رکھیں گے اور صبر کریں گے حالانکہ ان میں نہ حلم ہو گا نہ عقل ہو گی

انہوں نے عرض کیا اے رب یہ بات ان کو کیسے میر ہو گی حالانکہ انہیں حلم ہو گا نہ عقل ہو گی ارشاد ہوا کہ میں ان کو اپنے حلم اور علم میں سے دیدوں گا اسی طرح ہے مغلوۃ میں

فائدہ: یعنی ان کے علم و حلم ضعیف سے کام لینے میں اکتساب کا حصہ کم ہو گا وہب کا حصہ زیادہ ہو گا دوسری امتوں میں اس کا عکس ہے یہ وجہ ہے شخصیں کی ورنہ

جس میں علم و حلم ہوا ہے وہ عطا ہے حق ہی ہے۔

## قول صاحب کلید

۲۸۷- حدیث: آل محمد کل تقی اسکو جامع صغیر میں طیاسی سے وار دکیا ہے اور کنو ز الحقائق میں طبرانی سے۔

## فیضان رحمانی منجانب یمن

۲۸۸- حدیث: قول مثنوی آنچو حمد کو برو باز یعنی اشارہ ہے اس حدیث کی طرف کیں رحمٰن کا دم اس طرف سے پاتا ہوں اور یعنی کی طرف اشارہ فرمایا۔  
فائدہ: اس حدیث کے معنی کی تحقیق شطر اول میں کتاب الصلاۃ سے ذرا پہلے گزر چکی ہے۔

## نور الٰہی کی خلق پر ضیا پاشی

۲۸۹- حدیث: قول مثنوی وال گلے کر ز ش حق نورے نیافت یہ اشارہ ہے اس حدیث مرفوع کی طرف کر اللہ تعالیٰ نے اپنی مخلوق کو ظلمت میں پیدا کیا پھر ان پر اپنا نور ڈالا۔ وہ جس کو اس نور میں سے کچھ کچھ گیا وہ ہدایت پالے گا اور جس کو وہ نور نہیں پہنچا وہ گمراہ ہو گا۔  
فائدہ: یہ پہنچانا نہ پہنچانا اضراری نہیں حق تعالیٰ کا اختیاری ہے۔

## سخاوت و بخل کے اخزوی نتائج

۲۹۰- حدیث: قول صاحب مثنوی نے نبی فرمود جو محمدہ ان  
یہ اشارہ ہے اس حدیث مرفوع کی طرف اور اس کے الفاظ یہ ہیں کہ سخاوت ایک درخت ہے جنت میں سو جو شخص بخی ہوتا ہے وہ اس درخت کی ایک شاخ کو پکڑے ہوئے ہے وہ شاخ اس کو نہ چھوڑے گی جب تک کہ اس کو جنت میں داخل نہ کرے گی اور بخل ایک درخت ہے دوزخ میں سو جو شخص بخیل ہوتا ہے وہ اس درخت کی ایک شاخ کو پکڑے

(۲۸۸) اس کو طبرانی نے روایت کیا اسی طرح ہے کنز الدجال ج ۶ صفحہ ۲۰۵ میں

(۲۸۹) روایت کیا اس کو حمد اور تقدی نے اسی طرح ہے مکلوہ میں۔

(۲۹۰) روایت کیا اس کو تہلی نے شب العابدین میں اسی طرح ہے مکلوہ میں۔

ہوئے ہے وہ شاخ اس کو نہ چھوڑے گی جب تک کہ اس کو دوزخ میں داخل نہ کر لے گی۔

### ۲۹۱- حدیث: صاحب کلید کا قول - دربارہ رمل کے مسلم کی

مرفوع حدیث ہے کہ انبياء میں ایک نبی تھے جو خطوط بنایا کرتے تھے (جیسے رمل میں خطوط ہوتے ہیں) سوجس کا خط (رمل) ان (کے خط) کے موافق ہو ٹھیک ہے (اور جس کا موافق ہوتا معلوم نہ ہو وہ من nou ہے اور چونکہ کوئی سند صحیح موجود نہیں اس لئے موافقت ثابت نہیں اس لئے جواز بھی نہیں اسی طرح ہے مخلوٰۃ میں

### سن رسیدگی کی اہمیت

### ۲۹۲- حدیث: قول صاحب مثنوی مصطفیٰ فرمودا الی قوله برنا نیا

صیب مقاصد حسنة میں ہے اس حدیث کی تحقیق میں کہ کوئی نبی چالیس برس کی عمر سے کم میں نبی نہیں بنائے گئے۔

### ۲۹۳- حدیث: صاحب کلید کا قول حاشیہ میں جامع صنیر سے

منقول ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جو واقعات تم کو بعد موت کے پیش آنے والے ہیں اگر تم کو انکی پوری خبر ہو جائے تو کبھی کھانا رغبت سے نہ کھاؤ (اور بضرورت حفاظت جان کھانا اور بات ہے اور نہ کسی گھر میں سایہ ڈھونڈھنے کیلئے داخل ہو اور جنگلوں کی طرف نکل جاؤ اپنے سینے کو ٹھیک کرو اپنی جانوں پر (یعنی حالت پر) رویا کرو۔

### بیع میں دھوکا کھانے کا انتظام

### ۲۹۴- حدیث: قول صاحب مثنوی فاجتهد فی البيع ان

(۲۹۲) ابن الجوزی نے اس کو موضوع کہا ہے۔

(۲۹۳) روایت کیا اس کو ابن عساکر نے ابو الدراء سے اسی طرح ہے مجھ قوی میں۔

(۲۹۴) (اسی طرح ہے ہدایہ میں اور حاکم نے اس کا مضمون روایت کیا ہے اس میں یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے تمیں روز تک اختیار مقرر فرمایا اور اس میں یہ بھی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے فرمایا کہ بیع کر دیا کرو اور یوں کہہ دیا کرو کہ وہ کسی بات نہیں اور روایت کیا اس کو شافعی نے اور تیقین نے اور ابن ماجہ نے اور طبرانی نے اوس طور کیہر میں اسی طرح ہے ابن حجر کے نصب الرای میں۔

لایخدوک اشارہ ہے اس حدیث کی طرف کہ ایک شخص نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ میں بیچ میں دھوکا کھا جاتا ہوں (پھر بعد میں پچھتا تا ہوں) آپ نے فرمایا جب بیچ کیا کرو یوں کہہ دیا کرو کہ دھوکہ کی بات نہیں اور مجھ کو تین دن تک اختیار ہے (خواہ بیچ کو باقی رکھوں خواہ بیچ کر دوں)

### عالم کی نیند کا عبادت ہونا

**۲۹۵ - حدیث:** قول صاحب مثنوی۔ نوم عالم انہ منادی کے کتوز الحقائق میں غربی سے منقول ہے کہ عالم کا سونا عبادت ہے اور اس کا سانس تسبیح ہے۔

**فائدہ:** عالم سے مراد عارف ہے چونکہ اس کی نیت مباحثات میں بھی دین، ہی کی ہوتی ہے اسلئے اس کو نوم پر بھی ثواب ملتا ہے اسی طرح اس کو سانس میں اسکے من اللہ نعمت ہونیکا استحضار ہتا ہے شکر کی اس لئے اس پر بھی مثل تسبیح کے ثواب ملتا ہے۔

### مومن، حافظ، نمازی کی آتش دوزخ سے نجات

**۲۹۶ - حدیث:** قول صاحب مثنوی درستی مجلس کشیدن بادشاہ فہرے را۔ انہ نار دوزخ جز کہ قشر افشار نیست۔ نار را بیچ مغزے کار نیست۔ وربود ہر مغز نار شعلہ زن۔ بہر ٹھن دان نہ بہر سوختان۔ بخاری کی حدیث میں ہے کہ مومنین دوزخ سے رہائی پا کر ایک پل پر روک لئے جائیں گے یہاں تک مضمون چلا گیا ہے کہ جب صاف اور پاک کر دیئے جائیں گے اس وقت انکو جنت میں داخل ہونے کی اجازت دے دی جائے گی اور مرققات میں ابو امامہ سے روایت ہے قرآن مجید کو یاد کرو۔ اللہ تعالیٰ ایسے قلب کو دوزخ کا عذاب نہ دیں گے جس نے قرآن مجید کو یاد کیا ہو گا روایت کیا اس کو شرح سنت میں اور یہ حکماً مرفوع ہے۔ پھر میں نے زبیدی کی شرح احیاء میں حکیم ترمذی کی روایت سے جنوادر الاصول میں ذکر کی ہے اور امام رازی کی روایت سے جو ان کے فوائد میں ہے ابو امامہ سے مرفوعاً دیکھا ہے کہ اللہ تعالیٰ ایسے قلب کو عذاب نہ دیں گے جس نے قرآن یاد کیا ہو گا اور بخاری و مسلم کی حدیث

میں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے نار پر اس بات کو حرام کیا ہے کہ وہ سجدہ کے اڑ کو کھائے پس آدمی کے تمام بدن کو آگ کھالے گی۔ بجز اڑ سجدہ کے

### سچائی کا یقین اور جھوٹ کا شک

**۲۹۷ - حدیث:** قول مثنوی حديث الصدق طمانينة والکذب ريبة حاشیہ میں ہے کہ حدیث ترمذی اور احمد ونسائی سے روایت کی گئی ہے اور ترمذی نے اس کی تحسین کی اور حاکم نے اس کی صحیحیت کی۔

### مومن سے دوزخ کی آگ کا بجھنا

**۲۹۸ - حدیث:** قول صاحب مثنوی حديث جزیا مومن فان نورک اطفا ناری۔ اس کو مقاصد حسنة باب النساء میں مرفوعاً کبیر طبرانی سے اور کامل ابن عدی سے اور نوادر الاصول حکیم ترمذی سے ان الفاظ کے ساتھ نقل کیا ہے کہ دوزخ مومن سے قیامت کے روز کہے گی کہ اے مومن (جلدی سے) گزر جا، تیر انور میرے شعلہ کو بجھائے دیتا ہے اور اس میں ایک راوی منصور بن عمار ہے۔ اس کے باب میں بعض نے کہا ہے کہ قوی نہیں اور بعض نے مذکور الحدیث کہا ہے اور بعض نے اس حدیث کے بارے میں یہ کہا ہے کہ مجھ کو امید ہے کہ یہ صحیح ہوگی یا اس کا خلاصہ مضمون ہے۔

**۲۹۹ - حدیث:** قول صاحب کلید حديث اخْ مقاصد حسنة میں خطیب سے اور جعفر سراج سے اور ابن مرزبان سے اور دیلی سے اور طبرانی سے اور خراطی اور یہنی سے مع ایسی تضعیف کے جو تعدد طرف سے منحصر ہو سکتی ہے اس کو وارد کیا ہے اور اس کے یہ الفاظ ہیں جو شخص عاشق ہو جائے پھر عفیف رہے (کوئی فعل خلاف شرع نہ کرے حتیٰ کہ ملعوق کا تصور تک قصد آنہ کرے اور اس سے بات چیت کرنا یا اس کو دیکھنا تو بڑی بات ہے) اور عشق کو پوشیدہ رکھے (تاکہ ملعوق بدنام نہ ہو) اور (فرق پر) صبر کرے پھر مر جائے وہ شہید ہوتا ہے۔

## بُوڑھیوں کا دین لاک تقلید ہونا

**۳۰۰- حدیث:** قول صاحب مثنوی دین عجائز را گزید اشارہ ہے روایت مشہورہ کی طرف کہ تم بُوڑھیوں کے دین کو لازم پکڑو۔ مقاصد حسنہ میں ان الفاظ کی تونفی کی ہے مگر اس مضمون کو اس حدیث سے ثابت مانا ہے جو دیلمی کے نزدیک محمد بن عبدالرحمٰن بن المبلماںی کی روایت سے ہے وہ اپنے باپ سے روایت کرتے ہیں کہ وہ ابن عمرؓ سے مرفوعاً روایت کرتے ہیں کہ جب آخری زمانہ ہو گا اور اہوا مخلّفہ پیدا ہو جائیں تو اس وقت دیہاتیوں اور عورتوں کا دین اختیار کچو۔ (یعنی دین میں سادگی اختیار کرنا بہت مدقق سے کام مت لینا کہ اس سے شبہات پیدا ہوتے ہیں) اور ابن المبلماںی بہت ضعیف ہے اور زیرین کے نزدیک حضرت عمرؓ کی روایت ہے کہ تم لوگ بہت صاف طریقہ پر چھوڑے گئے ہو کہ اس کی رات بھی مثل اس کے دن کے ہے (یعنی اس کا کوئی جزو تاریک نہیں) تم لوگ دیہاتیوں کے اور لڑکوں اور معلموں کے دین پر رہنا (کہ یہ لوگ چوں وچانہیں کرتے چنانچہ دیہاتیوں کا حال تو ظاہر ہے اور لڑکوں سے مراد کم عمر لڑکے جو عادۃ کم علم ہوتے ہیں اور معلموں سے مراد ایسے لڑکوں کے معلم جن کو میاں جی کہتے ہیں۔ ان سب کی عدم مدقق میں ایک ہی شان ہے) تخریج روایت دفتر ساویں مثنوی و کلید ختم ہوئی۔

ضميمة في تحقيق بعض الروايات المتفرقة المذكورة في  
وسائل القوم

**۳۰۱- حدیث:** لو لاک لما خلقت الافلاک میں کہتا ہوں کہ یہ حدیث ان الفاظ سے نہیں بلی مگر اس کا مضمون اس حدیث سے ثابت ہے جس کو دیلمی نے مند الغرس میں حضرت ابن عباسؓ سے روایت کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں قسم ہے اپنی عزت اور جلال کی (اے محمد) اگر آپ نہ ہوتے میں دنیا کو پیدا نہ کرتا اور اگر آپ نہ ہوتے میں جنت کو پیدا نہ کرتا اور اس حدیث کو مواہب میں ابن طغریک کی

طرف منسوب کر کے اس لفظ سے وارد کیا ہے کہ اگر وہ (یعنی محمد صلی اللہ علیہ وسلم نہ ہوتے تو میں تم کو بھی پیدا نہ کرتا یہ آدم علیہ السلام سے خطاب کیا گیا۔ اور نہ آسمان کو پیدا کرتا اور نہ زمین کو پیدا کرتا۔ اسی طرح کہا ہے علامہ محمد مراد کی نے مکتوبات مجددیہ کی عربی میں دفتر اول کے حصہ ثانیہ کے حاشیہ میں اور اس سے زیادہ میرے رسالہ طرائف و ظرائف میں ہے۔

**۳۰۲- حدیث:** من کثر سواد قوم فہو منهم یعنی جو شخص کسی قوم کے  
مجموع کو بڑھائے وہ ان ہی میں سے ہے۔

**۳۰۳- حدیث:** جس سے شیعوں پر اور جو صوفیہ اہل رسم میں سے قبور کی نقليں بناتے ہیں ان کے طریقے پر چلتا ہوا یہ صوفیہ پر احتجاج کیا جاسکتا ہے حضرت امیر المؤمنین علیؑ سے روایت ہے کہ جس نے کوئی قبر ایجاد کر لی یا کوئی نقل بنالی (اس میں مصنوعی قبر اور تعزیہ و ضریح وغیرہ سب آگئے) وہ اسلام سے خارج ہو گیا اس کو من لا سخراۃ الفقیہ کے باب النوار میں وارد کیا ہے اسی طرح ہے رسالتہ انجم در جدید نمبر ۳ جلد ۳ صفحہ ۱۲ میں۔

تخریج بعض الروایات من المقاصد الحسنة  
مع التلخیص علی ترتیب الحروف الہجائيتہ  
مقاصد حسنہ کی روایات کی تلخیص کی تحریج حروف ہجا کی ترتیب پر  
(حرف الالف)

### فضیلت کتاب اللہ

**۳۰۴- حدیث:** کتاب اللہ کی ایک آیت محمد اور آل محمد صلی اللہ علیہ وسلم سے افضل ہے۔ میں اس حدیث پر مطلع نہیں ہو اور طبرانی نے ابن مسعود کی روایت سے موقوفاً وارد کیا ہے کہ کتاب اللہ کی ہر آیت ان تمام چیزوں سے افضل ہے جو آسمان و زمین میں موجود ہیں اह۔

(۳۰۲) علامہ محمد مراد نے جن کا بھی ذکر ہوا کتاب مذکور کے حاشیہ میں کہا ہے کہ روایت کیا اس کو ابو علی نے عبد اللہ بن مسعود سے رفقاء اس زیادت کے ساتھ اور (وہ زیادت یہ ہے کہ) جو شخص کسی قوم کے علی سے راضی ہوتا ہے وہ بھی اس کا شریک ہوتا ہے جو اس پر عمل کرتا ہے۔

**فائدہ:** میں کہتا ہوں کہ اس حدیث میں اس مسئلہ سے گونہ تعریض ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم اور قرآن میں کون افضل ہے جس روایت کی دلالت اس پر صریح ہے وہ تو ثابت نہیں اور جو ثابت ہے اس کی دلالت عموم سے ہے جس میں بد لیل احتمال تخصیص کا بھی ہے اب دلیل میں وجود عدم دفعوں کا احتمال ہے اس لئے مسئلہ مختلف فیہ ہے جس میں تین قول ہیں۔

(۱) افضلیت قرآن کی مطلقاً (۲) افضلیت حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی مطلقاً (۳) تفصیل اس طرح کہ کلام کے دورت بے ہیں افسی اور لفظی۔ اول آپ سے افضل ہے کیونکہ صفات الہیہ میں سے ہے اور موجود غیر خلوق افضل سے خلوق سے اور ثانی سے آپ افضل ہیں کیونکہ وہ خلوق ہے اور حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم افضل الخلوقات ہیں ایک بار میں نے زمانہ طالب علمی میں اس مسئلہ کو اکابر کی خدمت میں پیش کیا یہ تینوں جواب حاصل ہوئے فالا ول من مولانا المکوہی والثانی من مولانا محمد یعقوب والثالث من مولانا سید احمد الدہلوی اور ان جوابوں کے بعد حضرت گنگوہی اتفاق سے مدرسہ دیوبند میں تشریف لائے پھر کسی طالب علم نے پوچھ لیا۔ مولانا نے وعظ میں ایسے سوالات پر کیفر فرمایا اور حقیقت میں مسلک محقق واح霍 و اسلم یہی ہے کہ بلا ضرورت کوئی سوال نہ کیا جائے خصوص ایسے نازک مسائل جن میں بحث کرنا صفات الہیہ تک راجح ہو جائے اور وہ بھی دلائل تجھیہ وظیہ سے جن میں غلطی کا احتمال بہت قریب ہوا یہ مالیس لک بہ علم عموماً اور حدیث نبی عن الخوص فی مسئلۃ القدر خصوصاً ایسے مباحث سے ناہی ہے۔

### ابدال کا ہونا

**۳۰۵- حدیث:** ابدال کی حدیث کے بالفاظ مختلف حضرت انسؓ سے مرفوعاً کئی طریق ہیں اور سب ضعیف ہیں پھر ان اسانید کو بیان کر کے یہ کہا ہے کہ ان سب مذکورہ سابق سے احسن وہ طریق ہے جو امام احمد کے نزدیک تشریع بن عبید سے مروی ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ حضرت علیؓ کے سامنے اہل شام کا ذکر ہوا اور حضرت علیؓ عراق میں تھے۔ لوگوں نے عرض کیا کہ ان پر لعنت کیجئے۔ اے امیر المؤمنین انہوں نے فرمایا نہیں کیونکہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا ہے فرماتے تھے کہ ابدال شام میں

ہوتے ہیں اور وہ چالیس شخص ہیں کہ ان کی برکت سے بارش ہوتی ہے اور ان کی برکت سے اعداء سے انتقام لیا جاتا ہے اور ان کی برکت سے اہل شام سے عذاب ہٹایا جاتا ہے اہد اور اس حدیث کے روایۃ الحجج کے روایۃ ہیں بجز شرائع کے مگروہ بھی ثقہ ہیں اور ان کا سماع ان حضرات سے بھی ثابت ہے جو حضرت علیؓ سے بھی قدیم تر ہیں (اس لئے حضرت علیؓ سے ان کا سماع مستبعد نہیں) پھر سخاوی نے اس حدیث کے حضرت علیؓ پر موقوف ہونے کو ترجیح دی۔

**فائدہ:** یہ حدیث اصل ہے اس قول کی جو صوفیہ میں مشہور ہے یعنی ابدال کا ہونا اور ان کا چالیس ہونا اور ان کا صاحب کرامات ہونا جیسے ان کی برکت سے بارش کا ہونا اور شمنوں کا دفع ہونا اور عذاب کاٹل جانا البتہ حدیث ان کے اور تصرفات سے ساکت ہے جیسے ملی ارض اور ہوا پراڑنا وغیرہ وغیرہ لیکن حدیث اس کی نفعی بھی نہیں کرتی اور تو اتر واقعات کا اس کا اثبات کرتا ہے اس لئے ان تصرفات کا بھی انکار نہ کیا جائے گا۔

### طلاق ناپسندیدہ ہے

**۳۰۶ - حدیث:** حلال چیزوں میں سے سب سے زیادہ ناپسندیدہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک طلاق ہے۔

**فائدہ:** راز اس میں یہ ہے کہ بعض اشیاء معصیت تو نہیں ہوتیں لیکن مشابہ معصیت کے ہوتی ہیں سو معصیت نہ ہونے کی بنا پر تو وہ مباح ہوتی ہیں اور مشابہ معصیت ہونے کے سبب سے وہ مبغوض ہوتی ہیں کیونکہ یہ مشابہت مبغوضیت کو مقتضی ہے اور طلاق ایسی ہی چیز ہے چنانچہ اس کا معصیت نہ ہونا تو ظاہر ہے باقی مشابہ معصیت ہونا وہ اس لئے ہے کہ اس کی صورت ظلم کی صورت ہے یعنی ایذا و اضرار و ایحاش لیکن ظلم نہیں ہے کیونکہ اس کا مقصد اپنے کو ظلم سے بچانا ہے نہ کہ دوسرا کو ضرر

(۳۰۶) روایت کیا اس کو ابو داؤد نے اپنی سنن میں احمد بن یوسف سے انہوں نے معرفہ بن والمل سے انہوں نے محارب ابن دثار سے انہوں نے اس کو ان الفاظ سے مرفوع کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے کسی ایسی چیز کو حلال نہیں کیا جو اس کے نزدیک طلاق سے زیادہ ناپسند ہو اور یہ مرسل ہے۔

میں وافع کرنا اور اسی مقام سے تم مشائخ کو دیکھتے ہو کہ اپنے تابعین کو بہت سے ایسے مباحثات سے روک دیتے ہیں جن کی ایسی ہی شان ہو جیسے شغل رابطہ ہے جس کی صورت شاغل کے نزدیک خلوق کے مقصود (بالذات) ہونے کی سی صورت ہے۔ جو بعید نہیں کہ کسی شاغل کو شرک میں واقع کر دے۔

## اختلاف امت کی حکمت

۷۔ ۳۰۔ حدیث: میری امت کا اختلاف رحمۃ اللہ ہے۔ اس کو تبہی نے مدخل میں سلیمان ابن کریمہ کی روایت سے نقل کیا ہے وہ جو یہر سے روایت کرتے ہیں اور وہ ضحاک سے اور وہ ابن عباس سے وہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا تم کو جو حکم کتاب اللہ سے ملا ہے اس کو ترک کرنے میں تو کسی کے پاس کوئی عذر نہیں اور اگر وہ حکم کتاب اللہ میں نہ ہو تو میری سنت پر (عمل کرنا چاہیے) جو (با اعتبار ثبوت کے) نافذ ہو (کتاب اللہ میں یہ قید نہ لگانا اس وجہ سے ہے کہ اس کا ثبوت تو بنا برتو اترتھی ہے) اور اگر میری سنت بھی نہ ہو تو جو میرے اصحاب کے اقوال ہوں (ان پر عمل کیا جائے کیونکہ) میرے اصحاب ایسے ہیں جیسے آسمان میں ستارے سو جس کو بھی لے لو گے راہ پالو گے اور میرے اصحاب کا اختلاف تمہارے لئے رحمت ہے اور اسی طریق سے اس کو طبرانی نے روایت کیا ہے اور ولیٰ نے بھی اپنی مند میں برابر اسی کے لفظ سے اور جو یہر (راوی) بہت ضعیف ہے اور ضحاک (کی روایت) ابن عباس سے منقطع ہے۔

فائدہ: یہی حالت اختلاف مسلمانوں کی وہ بھی رحمت ہے بلکہ اس میں اختلاف مذکور حدیث سے بھی زیادہ تو سعی ہے کیونکہ مشائخ میں حلال و حرام کا اختلاف نہیں اور اہل فتاویٰ کا اس میں بھی اختلاف ہے اور اختلاف مشائخ کے رحمت ہونے کا راز یہ ہے کہ (طالبین کی) استعدادیں مختلف ہیں پس ایک شخص ایک مسلک سے مستفید ہوتا ہے دوسرا دوسرے سے جیسا کہ اہل فتاویٰ کے اختلاف کے رحمت ہونے کا یہ راز ہے کہ امت پر وسعت ہو جائے۔

## تربیت رسول

**۳۰۸-حدیث:** مجھ کو اللہ تعالیٰ نے ادب سکھلایا سو خوب ادب سکھلایا اس کو عسکری نے امثال میں سدی کے طریق سے نقل کیا ہے انہوں نے ابو عمارہ سے انہوں نے حضرت علیؓ سے آیک حصہ کے وارد کرنے کے بعد روایت کیا ہے کہ حضرت علیؓ فرماتے ہیں کہ ہم نے عرض کیا یا رسول اللہ ہم سب (یعنی آپ اور ہم) ایک ہی دادا کی اولاد ہیں اور ایک ہی شہر میں ہمارا سب کا نشوونما ہوا مگر آپ اہل عرب سے ایسی زبان میں گفتگو فرماتے ہیں کہ ہم اس کا اکثر حصہ نہیں سمجھتے (چنانچہ بہت حدیثوں میں صحابہ کا لغات کی تفسیر کا پوچھنا منقول ہے) آپؓ نے فرمایا کہ حق عز و جل نے مجھ کو ادب سکھلایا ہے۔ پھر خوب ادب سکھلایا ہے (اصل وجہ تو یہ ہے) اور (اس کے ساتھ ہی پھر کچھ ظاہری سامان بھی اس کا مہیا فرمادیا چنانچہ) میرا نشوونما (ارضاع کی تقریب سے) بنی سعد میں ہوا (اس لئے ان کی زبان سے بھی اس میں اضافہ ہوا)۔

**فائدہ:** حدیث اس پر دلالت کرتی ہے کہ جب حق تعالیٰ کے ساتھ تعلق صحیح ہو جاتا ہے) اللہ تعالیٰ اکثر اس شخص کے کمالات ظاہر میں بھی ترقی فرماتے ہیں جیسے اور اکات اور فصاحت اور قوت اور لطافت اور نظافت اور انتظام اور ہرشے میں اعتدال اور یہ بالکل مشاہدے اور اس ترقی میں بعض ایسے اسباب ظاہرہ کا جمع ہو جاتا بھی معین ہو جاتا ہے جو اوروں کے لئے جمع نہیں ہوتے جب اللہ تعالیٰ نے اپنے حبیب صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے رضاع کے سلسلہ میں بنی سعد میں نشوونما پانا مقدر فرمادیا (جہاں لغات کی واقفیت میں اور وسعت ہو گئی)۔

## مہمان کی تعظیم

**۳۰۹-حدیث:** جب تھہارے پاس کسی قوم کا معزز شخص آئے اس کا اکرام کرو۔

---

(۳۰۹) اس کو این مجب نے اپنی سن میں سید بن مسلم سے روایت کیا ہے اور انہوں نے تاریخ سے انہوں نے این عرض سے روایت کیا ہے انہوں نے اس کا اسی طرح مرفوع کیا ہے اور اس کی مند ضعیف ہے۔

**فائدہ:** یہ امر مشائخ میں مثل عادت لازم کے ہے اس میں وہ مسلمان اور کافر میں فرق نہیں کرتے اور مقتضی اطلاق حدیث کا بھی یہی ہے مگر جس کو دلیل شرعی نے مستثنیٰ کر دیا ہو جیسے محارب اسلام الابصر درت۔

### اعلان محبت

**۳۱۰- حدیث:** جب کسی کو اپنے بھائی (مسلمان) سے محبت ہو (جس کا نشادین ہو نفس نہ ہو جیسا لفظ اخاہ اس طرف مشیر ہے) تو اس کو چاہئے کہ اس کو خبر کر دے کہ مجھ کو تجوہ سے محبت ہے (تاکہ اس کو بھی محبت ہو جائے پھر اس سے اس کی محبت بڑھ جائے اور اسی طرح اس دوسرے کی بھی)

**فائدہ:** چونکہ اس خبر دینے کی خاصیت یہ ہے کہ محبت اور بڑھ جاتی ہے (جیسا کہ ابھی مذکور ہوا) اس بنا پر اس حدیث سے یہ معلوم ہوا کہ خلوق سے اللہ کے واسطے محبت کرنا یہ خود حق تعالیٰ کے ساتھ محبت کرنے کے منافی نہیں جس کا راز یہ ہے کہ مقدمہ مقصود کی طرف رہنمائی کیا کرتا ہے اس سے مانع نہیں ہوتا اور ایسی محبت الہ طریقہ کو اپنے شیوخ کے ساتھ اور جو لوگ شیوخ کی طرف منسوب ہوں ان کی ساتھ مثل امر طبعی کے ہوتی ہے (جس کا مطلوب ہونا حدیث سے مفہوم ہوتا ہے)

### نماز عشاء اور طعام شب

**۳۱۱- حدیث:** جب عشاء کا وقت اور شب کا کھانا دونوں جمع ہو جائیں تو کھانے کو مقدم کرو۔

**فائدہ:** علماء نے اس حدیث کو شدت اشتیاق (طعام) پر محمول کیا ہے اور اس تقدیر پر یہ اصل ہے صوفیہ کے اس معمول کی کہ وہ جمیعت باطن کا اور تشویش سے بچنے کا (۳۱۰) اس کو بخاری نے ادب مفرد میں روایت کیا ہے اور ابو داؤد نے بھی اور الفاظ ابو داؤد کے ہیں اور ترمذی نے بھی اور نسائی نے بھی اور اوروں نے بھی ان سب نے ابن عبید کی حدیث سے اور انہوں نے مقدمام محدث کرب سے اس حدیث کو مرفوعاً نقل کیا ہے۔ (۳۱۱) عراقی نے شرح ترمذی میں کہا ہے کہ اس لفظ سے حدیث کی کوئی اصل نہیں اور اصل حدیث کی بخاری وسلم کی روایت سے اس لفظ سے ہے کہ جب شب کا کھانا (دستر خان پر) کھائے اور نماز بھی تیار ہو تو کھانے کو مقدم کرو۔

خاص اہتمام کرتے ہیں اور یہ طریق (باطن) میں ایک اصل عظیم ہے مگر کوئی خاص دلیل اس کے معارض ہو جائے تو دلیل ہی پر عمل کیا جائے گا۔

### قابل شخصیتیں

**۳۱۲- حدیث:** (تین شخصیتوں پر (خاص طور پر) رحم کرو ایک وہ شخص جو کسی قوم میں پہلے معزز ہو اور اب ذلیل ہو گیا ہو۔ اور ایک وہ جو پہلے غنی تھا اور اب محتاج ہو گیا ہو اور تیرسا وہ عالم جو جاہلوں میں پھنس گیا ہو۔

**فائدہ:** میں کہتا ہوں یہ مضمون مرفوعاً بھی ان لفظوں سے وارد ہوا ہے کہ ہم کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حکم دیا کہ لوگوں کو ان کے درجوں پر رکھیں اور یہ حدیث رسالہ ہذا کے شطر ثانی میں مشتوی کے دفتر اول کی روایات کی تخریج میں گزر چکی ہے ان تین شخصیتوں پر رحم کرنا ان کو ان کے درجوں پر رکھنا ہے (جیسا کہ ظاہر ہے) اور اس قسم کی رعایتیں رکھنا اس جماعت میں مثل امر فطري کے ہے۔

### تقدیس ارض

**۳۱۳- حدیث:** مقدس زمین کسی کو مقدس نہیں بناتی آدمی کو صرف اس کا عمل مقدس بناتا ہے۔ امام مالک نے موطا میں یحییٰ بن سعید سے روایت کیا ہے کہ ابو درداء نے سلمان فارسی کو لکھا کہ ارض مقدسہ کی طرف آؤ سلمان نے ان کو لکھا کہ مقدس زمین اخ نہ اور اس حدیث کو ذکر کیا (مطلوب یہ کہ پھر آنے سے کیا فائدہ) اور یہ حدیث باوجود موقف ہونے کے منقطع بھی ہے (کیونکہ یحییٰ بن سعید کی ابو درداء سے بلا واسطہ روایت نہیں) لیکن عجالتہ دینوری کے نویں جز میں یحییٰ بن سعید کی روایت سے ہے کہ وہ عبد اللہ بن ہمیرہ سے نقل کرتے ہیں انہوں نے کہا کہ ابو الدراء نے لکھا اخ

(۲۱۲) ابن جوزی سے یہ موضوعات میں منقول ہے اور انہوں نے کہا ہے کہ فضیل بن عیاض کے کلام سے معروف ہے اور حاکم کی جہت سے اس کی سنیدیاں کی ہے وہ کہتے ہیں کہ میں نے اسماعیل بن محمد بن فضیل سے ملا ہے وہ کہتے تھے کہ میں نے اپنے دادا سے ملا ہے وہ کہتے تھے میں نے سعید بن منصور سے ملا ہے وہ کہتے کہ فضیل بن عیاض نے کہا کہ کسی قوم کے اس معزز پر رحم کرو جو ذلیل ہو گیا اور اس غنی پر جو تھا جو ہو گیا اور اس عالم پر جو جاہلوں میں پھنس گیا ہو۔

(تو انقطاع نہ رہا) اور اس حدیث کو ذکر کیا اس میں اتنا زیادہ ہے کہ ارض جہاد کی طرف آؤ اور مقاصد میں اول اس حدیث پر جرح کیا ہے کہ اپنے مردوں کو قوم صالحین کے درمیان فن کیا کرو کیونکہ میت کو برے پر دس سے ایسی اذیت ہوتی ہے جیسے زندہ کو برے پڑوئی سے اذیت ہوتی ہے پھر بعد جرح کرنے کے کہا ہے کہ (گویا یہ حدیث مجروح ہے) لیکن عمل سلف و خلف کا ہمیشہ سے اسی پر رہا ہے (جس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ بے اصل نہیں ہے) باقی اس مضمون میں جو مردی ہے کہ ارض مقدسہ کسی کو مقدس نہیں بناتی آدمی کو صرف اس کا عمل مقدس بناتا ہے وہ اس (عمل) کے منافی نہیں۔

**فائزہ:** وجہ منافی نہ ہونے کی ظاہر ہے کیونکہ اصل تقدس تو عمل ہی سے ہے مگر اس سے کسی زمین کی فضیلت و برکت کی نفع نہیں ہوتی اور اہل طریق کا یہی معمول ہے کہ اس کا اعتنا کرتے ہیں (یعنی صالحاء کے پاس فن کرنے کا)۔

### تعارف ارواح

**۳۱۳- حدیث:** روحل مجمع لشکر ہیں سوان میں سے جن میں تعارف ہو گیا ان میں الفت ہو جاتی ہے اور جن میں تعارف نہیں ہوا ان میں اختلاف ہوتا ہے۔

**فائزہ:** یہ حدیث اصل ہے اس مسئلہ کی نفع باطنی میں مناسب کو خل ہے کیونکہ نفع باطنی کا مدار مشاہدہ سے الفت پر ہے اور الفت کا مدار مناسبت پر ہے۔ جس کو تعارف سے تعبیر کیا گیا ہے۔

### حکمت قیلولہ

**۳۱۵- حدیث:** سحر کے کھانے سے دن کے روزہ پر اور قیلولہ سے شب بیداری پر مدد حاصل کرو۔

(۳۱۴) مسلم نے اپنی صحیح کی کتاب الادب میں عبد العزیز بن محمد درودی کی حدیث سے روایت کیا ہے انہوں نے کہل سے انہوں نے اپنے باپ سے اور نیز مختر بن بر قان کی حدیث سے انہوں نے یزید بن اصم سے اور ان دونوں نے ابو ہریرہؓ سے الفاظ مذکورہ سے مرفوع روایت کیا ہے۔ (۳۱۵) روایت کیا اس کو ابن ماجہ نے اپنی شن میں اور حاکم نے اپنی صحیح میں ایضاً عتقی کی حدیث سے وہ کہتے ہیں کہ حدیث کی ہم سے زید بن صالح نے مسلم بن دہرام سے انہوں نے علم مسمی اپنے عباش سے انہوں نے ان الفاظ سے مرفوع کیا ہے۔

ف: یہ اصل ہے اہل طریق کی عادت قیلوں کی۔  
رازداری دعا

۳۲۶- حدیث: اپنی حاجات کی کامیابی پر کتمان سے مدد حاصل کرواس لئے کہ ہر صاحب نعمت محسود ہوتا ہے۔

فائزہ: اہل طریق کی عادت سے ہے حاجت اور فقر اور مصیبت کا پوشیدہ رکھنا بھی اور نعم اور نعم کا ظاہر کرنا بھی خواہ وہ من اللہ ہوں یا ممن العبد ہوں (تو دونوں حدیثوں پر ان کا عمل ہے) اور امر بالکتمان کی حدیث اس کتمان (ذکور) کو بھی شامل ہے (گواں کتمان کی علت خوف حد نہیں) اور اس شمول سے اس کا معلل باحسودیت ہونا (جیسا حدیث میں ذکور ہے) آبی نہیں کیونکہ وہ (محسودیت) مجملہ حکمتوں کے ایک حکمت ہے علت نہیں (جس کے ساتھ معلوم نفیاً و اثباتاً دائر ہوا اور) جس کے انتقام سے حکم (معلول) منتظر ہو جائے۔

### غلبة اسلام

۳۲۷- حدیث: اسلام غالب رہتا ہے مغلوب نہیں ہوتا۔

(۳۲۶) روایت کیا اس کو طبرانی نے اپنے تنیوں مجم میں اور ابو قیم نے طبرانی سے اور غیر طبرانی سے بھی حلیہ میں سعید بن سلام عطا کی حدیث سے وہ روایت کرتے ہیں توہین یزید سے وہ خالد بن معدان سے وہ مجاز بن جبل سے انہوں نے لفظ ذکور کے ساتھ مرفوع کیا۔ اور اسی طرح اس کو ابن الدینیانے اور شعب میں یعنی نے اور امثال میں عسکری نے اور اپنے فوائد میں خلیل نے اور منڈ میں قضاہی نے روایت کیا ہے اور سعید (ذکور) کو احمد و غیرہ نے کاذب کہا ہے اور عجیل نے ان کے بارہ میں کہا ہے کہ اس میں کوئی مضاائقہ نہیں پھر (عجلی نے) اور طریق بیان کئے ہیں۔ علاوه طریق سعید کے پھر انہوں نے کہا کہ جو حد نہیں ائمہ رحمت میں وارد ہوئی ہیں وہ مابعد وقوع نعمت پر محوں ہیں سو وہ اس حدیث کے معارض نہیں البتہ اگر (بعد وقوع نعمت کے بھی) اس کے ائمہ رحمت پر مدد مرتب ہو (نے لگے) تو پھر (بعد وقوع کے بھی) کتمان ہی اوٹی ہے۔ (۳۲۷) روایت کیا اس کو دراطقی نے اپنی شن کے کتاب الکاج میں اور روپاپی نے اپنی مندی اور روپاپی کے طریق سے ضیاء نے بخارہ میں اور ان دونوں نے شباب بن خیاط صفر کی جہت سے وہ کہتے ہیں کہ ہم سے حشر ج بن عبد اللہ بن حشرج نے حدیث کی وہ کہتے ہیں کہ مجھے میرے باپ نے حدیث کی میرے دادا سے انہوں نے عائذ بن عمرو مرنی سے انہوں نے اس لفظ سے مرفوع کیا اور طبرانی نے اس کو اوسط میں اور یعنی نے دلائل میں عتر سے اور اسلام میں کہل نے تاریخ و اسط میں محاڑے سے دونوں نے اس لفظ سے اس کو مرفوع کیا ہے اور بخاری نے اپنی صحیح میں اس کو تعلیقاً وار دیا ہے۔

**فائدہ:** اس حدیث کا اعتقاد صوفیہ کے لئے مثل حال لازم کے ہے کیونکہ وہ حضرات بعدیات علی الحق کے کسی کی مخالفت کی پرواہ نہیں کرتے اور ان میں اس کا مشاہدہ کیا جاتا ہے۔

### انبیاء علیہم السلام اور ابتلاء

**۳۱۸- حدیث:** سب سے زیادہ ابتلاء اے انبیاء ہوتے ہیں پھر (ان کے بعد) جو فضل ہو پھر (اس کے بعد) جو فضل ہو۔

**فائدہ:** حدیث اس پر دال ہے کہ کسی مصیبت میں بیٹلا ہونا یہ مطرودیت کی علامات سے نہیں جیسا بعض جہلا خیال کرتے ہیں بلکہ غالب حالات میں علامات قول سے ہے (گویوں کے لئے) لازم نہیں اور یہ بلاعماً ہے (ہر بلا کو یعنی) بلا جسمانی کو بھی جیسے مرض اور فقراء اور بلا نفسانی کو بھی جیسے غم اور فکر خواہ دنیوی ہو یا آخری ہو اور اہل اللہ میں سے ایسے بہت کم ہیں جو کسی نہ کسی بلا سے خالی ہوں اگرچہ خالی ہونا ممکن ہے اس طرح سے کہ کسی پرشوق غالب ہو یا رجاع غالب ہو (اس لئے کوئی غم اور فکر نہ ہو) اور ساتھ ہی صحت بدنسی اور وسعت مالیہ بھی ہواس لئے جسمانی بلا بھی نہ ہو۔

### خوب رویوں سے حاجت روائی

**۳۱۹- حدیث:** خیر (و حاجت روائی) کو خوب رو لوگوں کے پاس تلاش کرو۔

(۳۱۸) روایت کیا اس کو ترمذی نے اپنی جامع میں عامم بن بزرگ کی حدیث سے انہوں نے مصعب بن محدی کی حدیث سے انہوں نے اپنے باپ سے وہ کہتے ہیں کہ میں نے عرض کیا یا رسول اللہ سب آدمیوں سے ابتلاء کی کون ہیں آپ نے فرمایا انبیاء پھر (ان کے بعد) جو فضل ہو پھر (اس کے بعد) جو فضل ہو الحدیث اسی طرح سے یہ حدیث نسائی کے یہاں ہے کہری میں اور ابن ماجہ کے یہاں ان کی سنن کے کتاب الفتن میں اور منదاری کے رقاق میں اور روایت کیا اس کو احمد بن حنبل نے اور ابن میتح نے اور ابن الی عمر نے اپنی متذوں میں ان سب نے عامم کی حدیث سے اور ترمذی نے اس کو صحن کھا ہے اور ابن حبان اور حاکم نے اس کو صحیح کھا ہے اور نیز حاکم نے اس کو علاء بن میتب کی حدیث سے روایت کیا ہے اور انہوں نے مصعب سے اور طبرانی کے خذیلہ قاطر کی حدیث سے جس کو مرفوع کیا ہے یہ لفظ ہیں کہ سب سے زیادہ ابتلاء اے انبیاء ہیں پھر صاحبین الحدیث۔

(۳۱۹) صاحب مقاصد حنذ نے اس حدیث کا مرفوع اور ضعیف الاسانید ہونا ذکر کے کہا ہے کہ باوجود ضعف کے اس متن پر موضوع ہونے کا حکم درست نہیں ہو سکتا جیسا ہمارے شیخ نے بھی یہی فرمایا ہے۔ پھر صاحب مقاصد نے اس باب میں سلف کے اشعار ذکر کئے ہیں۔

**فائدہ:** میں کہتا ہوں کہ ایسے مضامین میں ضعف (دلیل کا) مضمونیں اور اس حدیث کو اگر خوبصورتی پر مجمل کرو تو یہ حکم باعتبار اصل یا غالباً احوال کے ہے جیسا کہ علم فراستہ میں مقرر ہو چکا ہے کہ ظاہری حسن علامت ہے باطنی حسن کی اور اسی طرح ظاہری رشت روی علامت ہے باطنی رشت کی اور اس کے خلاف بھی کسی عارض سے یا احیاناً ہونا ممکن ہے اور اسی وجہ سے اس علم کے احکام کا جزم جائز نہیں اور شیخ سعدی نے اپنی بوستان کے اس شعر میں اسی پر مجمل کیا ہے۔

گنہ غفو کرد آں یعقوب را کہ معنی بود صورت خوب را سواں حدیث میں اصل ہے سعدیؒ کے تمک کی پس صوفیہ پر تمک بال موضوعات کا گمان نہ کیا جائے اور اگر اس کو خوبی پر یعنی شفاقت روی پر مجمل کرو (یعنی ایسے شخص کے پاس حاجت لے جاؤ جو حاجت سن کر خندہ پیشانی سے چیز آئے تو یہ حکم کلی ہے اور حضرت ابن عباسؓ نے اسی پر مجمل کیا ہے جیسا مقاصد حسنة میں نقل کیا ہے۔

### بلاوں میں بعض اہل اللہ کی شان

**۳۲۰- حدیث:** اکثر جنتی لوگ الہی یعنی بھولے ہوتے ہیں۔

**فائدہ:** تم اکثر اہل اللہ کو اس شان کا دیکھو گے لیکن حضرات انبیاء علیہم السلام اور جو شخص انبیاء کی طرح بندگان خدا کی سیاست و اصلاح کرتا ہے ان کی دوسرا شان ہے یعنی زیریکی اور

(۳۲۰) اس کو تینی نے شبب میں اور بزرگ اور دلیلی نے اپنے مندوں میں اور خلیلی نے اپنے فوائد میں روایت کیا ہے اور ان سب نے سلامہ بن روح اہن خالدی حدیث سے روایت کیا ہے سلامہ کہتے ہیں کہ عقیل نے (جو کمان کے باپ کے دادا ہیں) کہا ہے کہ مجھ سے این شہاب نے حدیث بیان کی حضرت اُس سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اور اس حدیث کو ذکر کیا اور سلامہ میں قدرے ضعیف ہے اور انہوں نے اپنے باپ کے دادا عقیل سے تا بھی نہیں صرف ان کی کتابوں سے لیا ہے لیکن یہ حدیث قضاۓ کے بیہاں سچی بن ایوبؑ کی روایت سے اس طرح ہے کہ ہم سے عقیل نے یہی حدیث بیان کی ہے (تو اقطاع بھی جاتا رہا) آگے ابلیؑ کی تفسیر ہے اور ہائل بن عبد اللہ تتری سے اس کی تفسیر میں مقول ہے وہ لوگ ہیں جن کے قلب شیدا در حق تعالیٰ کے ساتھ مشغول ہو گئے ہیں اور ابو عثمان سے روایت ہے انہوں نے فرمایا وہ وہ ہے جو اپنی دنیا میں بے سکھ ہو اور اپنے دین میں بے سکھ دار ہو اور اوزانی سے مقول ہے انہوں نے کہا وہ شخص ہے جو شر سے نا بیٹا (یعنی پے خبر) ہو اور خدا پیٹا (یعنی باخبر) ہو ان سب اقوال کو تینی نے شبب میں نقل کیا ہے (مجموعہ اقوال کا حاصل پڑھے کہ چونکہ وہ حق تعالیٰ اور دین کے ساتھ زیادہ مشغول ہے اسی لئے دنیا کی طرف اس کو توجہ اور اس کی باتوں کی خبر نہیں رکھتا)۔

فراست اور ہر امر میں بیداری تاکہ حکمت سیاست مرتب ہو جو خدا نے ان کے سپرد کی ہے۔

### خوف ملامت سے ترک طاعت نہ کرنا

**۳۲۱- حدیث:** ذکر اللہ اس کثرت سے کرو کہ لوگ مجھوں کہنے لگیں۔

**فائدہ:** حدیث اس پر والی ہے کہ کسی کے طعن یا ملامت ریا کے خوف سے ذکر کو نہ ترک کرے اور نہ اس کا اختا کرے اور محققین کا مسلک بھی ہے بر عکس اس طریق کے جو ضعفانے تجویز کیا ہے کہ اختا کرتے ہیں یا تقلیل پھر اس سے شیطان کو ایک راہ ملتا ہے کہ اسکو ترک پر آمادہ کرتا ہے اور یہاں کا یہ بڑا فریب ہے جس پر والی بصیرت متتبہ ہو جاتے ہیں۔

### رزق کا احترام

**۳۲۲- حدیث:** روثی کا ادب کرو۔

**فائدہ:** اور اسی وجہ سے تم اکثر اہل ادب کو دیکھتے ہو کہ روثی کو پاؤں میں آنے سے بچانے کا بہت اہتمام کرتے ہیں اور مقاصد حسنے میں بعض علماء کا قول نقل کیا ہے کہ گیہوں جب پاؤں میں آتا ہے تو خدا تعالیٰ سے شکایت کرتا ہے اور اس کے سبب قحط ہو جاتا ہے۔

### صوفیا میں بعض مجدد ہوتے ہیں

**۳۲۳- حدیث:** اللہ تعالیٰ اس امت (کی اصلاح) کے لئے ہر صدی

(۳۲۱) روایت کیا اس کو احمد اور ابو بیٹی لئے اور بنی یتھی نے شب وغیرہ میں ابن وہب کی حدیث سے انہوں نے عمر بن الحارث سے انہوں نے دراج البوائی سے انہوں نے ابوالیشم سے انہوں نے ابوسعید سے مرفوع کر کے (یعنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے منسوب کر کے) اور بنی یتھی نے اس کی صحیحگی عمرو بن مالک کی روایت سے وہ ابوالجوزاء سے روایت کرتے ہیں انہوں نے اس کو مرزا مرفوع کیا ہے کہ کثرت سے الشکاذ کر کرو۔ یہاں تک کہ منافقین یوں کہنے لگیں کہ تم ریا کار ہو۔ (۳۲۲) مسند رک میں حامم سے غالب بن قatan کی روایت سے ہے وہ کریمہ بنت ہمام سے روایت کرتے ہیں وہ حضرت عائشہؓ سے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ ارشاد فرمایا۔

(۳۲۳) اس کو ابو داود نے ملائم میں (انپی سند کے ساتھ) ابو ہریرہؓ سے روایت کیا وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ کوئی راوی کہتے ہیں کہ میرے علم میں اسی طرح (موصول) ہے اور اس کو طبرانی نے اوسط میں روایت کیا ہے اور سنداں کی صحیح ہے اور اس کے سب رجال ثقہ ہیں اور اسی طرح حاکم نے اس کی صحیحگی کی ہے اور راوی کا یہ کہنا کہ میرے علم میں اسی طرح ہے یا اس حدیث کے موصول ہونے میں تک کیلئے نہیں بلکہ اپنے زندگی اس کے موصول ہونے کا یقین ہوتا تھا لیا ہے۔

کے سرے پر ایسا شخص مقرر فرمائے گا جو اس کے لئے دین کو تازہ کر دے گا۔  
 فائدہ: اور (حدیث کے موافق) ہر صدی میں ایسا شخص ہوتا رہا ہے جس نے  
 دین کی تجدید کی ہے اور تجدید کے یہ معنی ہیں کہ دین کو ان چیزوں سے صاف کر دیا جو  
 کہ غیر دین تھیں اور لوگوں نے دین میں داخل کر لی تھیں اور جو دین کی چیزیں دین  
 سے خارج کر دی تھیں ان کو داخل دین کرنے کا اہتمام کیا اور بعض مجددین حضرات  
 صوفیہ میں سے بھی ہوئے ہیں۔

### حدیث سین بلاں کی عدم صحبت

۳۲۳۔ حدیث: بلاں شین کی جگہ آذان میں سین کہتے تھے مرنی نے  
 برہان سے نقل کیا ہے کہ عوام کی زبان پر یہ مشہور ہو گیا ہے اور ہم نے کسی کتاب میں  
 نہیں دیکھا آگے سین میں بھی اس کا ذکر آئے گا پھر سین میں یہ کہا ہے کہ بلاں کا سین  
 اللہ کے نزدیک شین ہے (ابن کثیر نے کہا ہے کہ اس کی کچھ اصل نہیں اور یہ صحیح نہیں۔  
 فائدہ: اور بعض کتب تصوف میں جو پایا جاتا ہے وہ جست نہیں مگر انہوں نے  
 راوی کے ساتھ حسن ظن کی بنا پر لکھ دیا ہے اس لئے وہ مendum ہیں۔

### حرف الباء

### حدیث زمان پیدائش کی صحبت

۳۲۵۔ حدیث: میں عادل پادشاہ (نوشیروان) کے زمانے میں پیدا ہوا  
 ہوں اس کی کچھ اصل نہیں اور علمی نے شعب میں کہا ہے کہ یہ صحیح نہیں اور بعض کتابوں  
 میں جو پایا جاتا ہے۔

جیسا بوستان میں ہے ۔

سرڈ گر بدروش بنازم چنان  
 کہ سید بد وران نوشیروان  
 اس کا جواب بھی (اوپر) گزر چکا ہے (یعنی حسن ظن بالراوی کی بنا پر نقل کر دیا)۔

## لقدیر پر اعتماد و تقویت بخش ہے

۳۲۶- حدیث: خشک ہو چکا قلم ہونے والی چیز پر قضائی کی مندیں مسرین کدام کی روایت ہے جس کو وہ مباعد اثرم سے روایت کرتے ہیں وہ کہتے ہیں میں نے کروں سے سنا وہ کہتے ہیں میں نے ابن مسعود سے سنا وہ کہتے ہیں میں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا فرماتے تھے کہ قلم خشک ہو چکا ہے شقی اور سعید پر اور چار چیزوں سے وہ فارغ ہو چکا صورت سے اور اخلاق سے اور وقت موت سے اور رزق سے۔  
فائدہ: اس حدیث کے مختصر رکھنے سے توکل اور تفویض میں قوت ہوتی ہے جس کو تم صوفیہ میں دیکھتے ہو۔

## حرف الحاء

### حب الوطن داخل ایمان نہیں ہے

۳۲۷- حدیث: وطن کی محبت ایمان میں داخل ہے میں اس حدیث پر مطلع نہیں ہوں  
فائدہ: عذر وہی ہے جو ابھی ان بلاں میں اور بعثت میں گزارا۔

## تیز مزاجی

۳۲۸- حدیث: تیز مزاجی میری امت کے نیک لوگوں کو پیش آتی ہے۔ یہ حدیث حسن بن سفیان کی مندیں لیٹ کی جہت سے منقول ہے وہ زوید بن نافع سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے ابو منصور فارسی سے کہا کہ اگر تمہارے اندر تیز مزاجی نہ ہوتی (تو خوب ہوتا) انہوں نے فرمایا مجھ کو اس تیزی کے بدله اتنا اتنا ملے تب بھی میرے لئے موجب سرفت نہ ہو۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ تیزی

(۳۲۹) اور اسی طرح روایت کیا ہے اس کو دیلمی نے اس لفظ سے کہ قلم چل چکا ہے بعوض اس لفظ کے کہ قلم خشک ہو چکا اور کلم ترقی کے تحت میں کہا ہے کہ طرافی سے اس کی مند کے ساتھ ابن عباس سے ایک طویل حدیث میں یہ بھی ہے کہ قلم خشک ہو چکا ہے ہونے والی چیز پر۔

میری امت کے نیک لوگوں کو پیش آتی ہے (اور بعض نے ان کا نام یزید بن منصور کہا ہے اور ان کو صحابی کہا ہے) اور بعض روایات میں یہ الفاظ ہیں۔ کوئی شخص تیزی کا مستحق قرآن والے سے زیادہ نہیں بوجہ عزت قرآن کے۔

**فائدہ:** بعض اہل اللہ میں ایسی تیزی پائی جاتی ہے اور اس کی حقیقت حق پر غیرت ہے اور اس کے ظاہر کرنے کی حقیقت ترک تکلیف ہے۔

### حرف الناء

## خدمت خلق کی حدود و فضیلت

**۳۲۹- حدیث:** مخلوقات اللہ تعالیٰ کی عیال (کے مشابہ) ہے سو اللہ تعالیٰ کے نزدیک مخلوقات میں سب سے زیادہ محبوب وہ ہے جو اس کی عیال کے ساتھ احسان کرے۔ تو مخلوق مثل اس کی عیال کے ہوئی۔

**فائدہ:** اور اسی معنی کو مولانا رومی نے لفظ اطفال سے تعبیر کیا ہے اور اپنے اس قول میں اولیا اطفال ہند اے پر غائبی و حاضری بس باخبر اور یہ بھی مجاز ہی پر محظوظ ہے (اطور تشییہ کے) اور وجہ جامع (تشییہ کی) تربیت ہے۔ جسمانی تو کل مخلوق کے لیے اور روحانی خاص اولیاء کے لئے اور نفع عام ہے دنیوی ہو یا دینی اور یہ خصلت (نفع رسانی مخلوق) اہل اللہ کے لئے مثل

(۳۲۹) روایت کیا اس کو طبرانی نے کیا اور اوس میں اور ابو قیم نے حلیہ میں اور تیقین نے شب میں ان سب نے ابراہیم کی روایت سے اور وہ اسود سے روایت کرتے ہیں اور وہ ابن مسعود سے مرفوعاً اسی لفظ سے (جو اور بزرگوار ہوا) نیز اس کو تیقینی اور ابو قیم اور طبرانی اور بزرگوار اسی لفظ سے اور حارث بن ابی اسما و ابی الدنیا اور عسکری نے اور بھی بعضوں نے یوسف ابن عطیہ کی جھٹ سے روایت کیا ہے وہ ثابت سے روایت کرتے ہیں اور وہ حضرت انسؑ سے مرفوعاً سے کہ سب میں زیادہ محبوب اللہ تعالیٰ کے نزدیک وہ شخص ہے جو اس کی عیال کو سب سے زیادہ نفع پہنچائے اور یہ حدیث دہلی کے نزدیک بشیر ابن رافع کی روایت سے اور وہ تیجی بن کثیر سے روایت کرتے ہیں اور وہ ابن سلمہ سے اور وہ ابی ہریرہ سے جنمیں نے اس کو مرفوع کیا ہے ان الفاظ سے ہے کہ خلق اللہ سب اللہ کی عیال ہے اور اس کی حفاظت (اوڑ مداری) میں ہیں (یہ بخزلہ تقدیر عیال کے ہے) پس سب سے زیادہ محبوب مخلوق میں اللہ تعالیٰ کے نزدیک وہ ہے جو اس کی عیال کے ساتھ احسان کرے اور اس کلام کا مغل جیسا عسکری نے کہا ہے مجاز اور توسع پر ہے گویا جب اللہ تعالیٰ بندوں کے رزق کا ضامن اور فیل (یعنی ذمداد) ہے

امر طبعی کے ہے وہ آدمیوں کو بھی نفع پہنچاتے ہیں مون کو بھی کافر کو بھی بلکہ مواثی اور بہائم کو بھی ان کے خواجہ میں خواہ وہ حاجت دنیوی ہو یاد رینی ہو مگر اذن شرعی کے بعد اور دوسروں کو بھی اس کی ترغیب دیتے ہیں اور اس کو افضل الاعمال شمار کرتے ہیں جیسا شیخ شیرازی فرماتے ہیں۔

طریقت بجز خدمت خلق نیست      بہ تسبیح و سجادہ و دلک نیست  
یعنی

طریقت فقط خدمت خلق ہے      نہ تسبیح و سجادہ و دلک ہے  
اور یہ حضرات ان سب امور میں حدیث پر عمل کرنے والے ہیں اور اذن شرعی (کی جو اور پر قید لگائی ہے اس) میں مبتدی صاحب طریق کے لئے شیوخ کی اجازت بھی داخل ہو گئی سوان کے لئے اذن شیوخ کی بھی ضرورت ہے کیونکہ حدود شرعیہ کو شیوخ ہی جانتے ہیں اور وساوں نفسانیہ کی ان ہی کو بصیرت حاصل ہے جو ایسے اعمال میں مل جاتے ہیں جن کی صورت تو طاعت خداوندی ہوتی ہے اور ان کی حقیقت طاعت نفس ہوتی ہے خوب سمجھ لو اور (اپنی رائے پر عمل کرنے میں) جلدی مت کرو۔

### اعتدال مطلوب ہے

۳۴۰ - حدیث: سب امور میں افضل اوساط ہیں۔ روایت کیا اس کو معانی نے ذیل تاریخ بغداد میں سند مجہول کے ساتھ حضرت علیؑ سے مرفوعاً ان ہی الفاظ سے اور یہ حدیث ابن جریر کے نزدیک ان کی تفسیر میں مطرف بن عبد اللہ اور یزید بن مرہ جمعی کا قول ہے۔

فائدہ: اور محققین کی تربیت کا اسی اصل پر مدار ہے۔

(۳۴۰) اور اسی طرح یعنی نے مطرف سے نقل کیا ہے اور دیلی نے بلا منابع ابن عباس سے مرفوعاً ان الفاظ سے نقل کیا ہے کہ سب اعمال میں افضل اوسط ہے اور (یہ روایتیں اگرچہ ضعیف ہیں لیکن مضمون صحیح ہے کیونکہ) اس سب (مضمون) کی شہادت حق تعالیٰ کا ارشاد دیتا ہے کہ وہ لوگ نہ اسراف کرتے ہیں اور نہ سُکُنی کرتے ہیں اور ان کا خرج کرنا ان کے درمیان اعتدال پر ہوتا ہے (اور اس کے علاوہ اور آیات و احادیث بھی)۔

## ذکر خفی کی فضیلت

۳۳۱- حدیث: سب سے افضل ذکر وہ ہے جو خفی ہو اور سب سے افضل

رزق وہ ہے جو کافی ہو جائے۔

**فائدہ:** اور یہ حدیث اصل ہے ان لوگوں کی جو ذکر خفی کو ترجیح دیتے ہیں اور اس میں قول فضل یہ ہے کہنی نفس تو یہی افضل ہے اور جو کی فضیلت ایسے مصالح سے ہے جو خفی سے حاصل نہیں ہوتیں یا ذوق و شوق کے غلبہ سے (بلاقصد) جہر ہو جائے اور اس حدیث کو مع میرے لکھے ہوئے مضمون کے دیکھ لو جو قریب ہی گز ری ہے یعنی اکثر وہ ذکر اللہ حتی یقولوا مجنون۔

## حرف الدال

### مولانا روم کے بعض اشعار کاما آخذ

۳۳۲- حدیث: لوگوں کی مداراۃ کرو جب تک تم ان کے گھر میں ہو۔

مجھ کو یہ حدیث معلوم نہیں ہوئی لیکن زوجہ کے باب میں یہ حدیث آتی ہے کہ اس کی مداراۃ کرو تو اس کے ساتھ بسر کر سکتے ہو (اور زیادہ کاؤش کرنے سے بوجہ اس کے ضعف عقل کے یا شقاں ہو گایا افتراء)

**فائدہ:** میں کہتا ہوں کہ جب (اس حدیث میں) زوجہ کی مداراۃ کا حکم وارد ہوا ہے اس وجہ سے کہ اس کی عقل ضعیف ہے اور اس کے ساتھ گزر کرنے کی تم کو حاجت ہے تو جس شخص کی حالت ضعیف عقل اور اس کے حاجت واقع ہونے میں زوجہ کی سی حالت ہو (اشتراك علت سے) یہ حکم اس کی طرف بھی متعدد ہو جائے گا پس یہ

(۳۳۱) روایت کیا اس کو ابو بیغل اور عسکری نے محمد بن عبدالرحمن ابن ابی البابہ کی روایت سے انہوں نے سعد ابن ابی وقار سے اور انہوں نے مرفوع کیا ہے۔ ان علی لفظوں سے اور ترجیح کی اس کی ابن حبان اور ابو یونان نے اور مطلب اس کا یہ ہے کہ مل کا اخنا کرتا اور شہرت اور اگاثت نمائی سے ہونا اس کی خدمت سے بہتر ہے اور دنیا اور دین میں اسلام ہے اور (ای طرح) مال قلیل جو آخرت سے غافل نہ کرے اس کیش سے بہتر ہے جو اس سے غافل کرے۔

(۳۳۲) روایت کیا اس کو ابن حبان نے اپنی ترجیح میں سرہ ہے۔

حدیث معتاً ثابت ہو گئی اور یہی حدیث مولانا رومی کے اس شعر کا مأخذ ہے  
لاتخالفهم حبیبی دارهم یا غریبا نازلا فی دارهم  
اور یہی طریقہ ہے حکماء اہل اللہ کا کہ بد عقولوں کی مداراۃ کرتے ہیں جس میں بڑی  
حکمت اپنے قلب کو تشویش سے حفظ و رکھنا ہے جس کی صاحب طریقہ کوخت حاجت ہے۔

### طالب کی دلالت شیخ کامل کے ساتھ ہے

**۳۳۳- حدیث:** کسی اچھی بات کا بتلانے والا ایسا ہی ہے جیسا اس کا  
کرنے والا (یعنی ثواب میں)

فائدہ: اس میں یہ بھی داخل ہو گیا کہ کسی طالب کو کسی شیخ کامل کا پتہ بتلادے بلکہ یہ تو  
سب اچھی باتوں کی اصل ہے (کیونکہ شیخ کامل ہی کی بدولت سب اچھی باتیں معلوم ہوتی ہیں)۔

”دنیا آخرت کی کھیتی ہے“ کی صحت کی تحقیق اور اس کے معنی

**۳۳۴- حدیث:** دنیا آخرت کی کھیتی کی جگہ ہے۔ (میں اس پر آگاہ نہیں ہوا۔

فائدہ: میں کہتا ہوں لیکن اس کا مضمون قرآن مجید میں موجود ہے اس آیت  
میں اللہ تعالیٰ نے تجوہ کو (دنیا میں) وجودے رکھا ہے تو اس میں آخرت کی بھی جستجو کر اور  
دنیا سے اپنا حصہ (آخرت میں لے جانا) فراموش مت کر۔

### حرف الراء

#### حدیث ردا شمس کی تحقیق

**۳۳۵- حدیث:** حضرت علیؓ کے لئے (جب وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی

(۳۳۳) روایت کیا اس کو عکری نے اور ابن جبیج نے اور اس کے طریق سے منذری نے طلحہ بن عمرو کی روایت  
سے وہ عطا سے روایت کرتے ہیں اور وہ ابن عباس سے مرفقاً ایک حدیث میں جس کے الفاظ یہ ہیں ہر یک کام  
صدقہ ہے اور اچھی بات بتلانے والا ایسا ہی ہے جیسا اس کا کرنے والا اور اللہ تعالیٰ پر یہاں آدمی کی مدد کرنے کو  
محبوب رکھتا ہے (اور روایت کیا اس کے مضمون کو سلم نے ابو حمودہ سے (ایک طویل حدیث میں) کہ رسول اللہ صلی  
الله علیہ وسلم نے فرمایا جو شخص کوئی اچھی بات بتلادے اس کو کرنے والے ہی کے بر ابرا جرے ملے گا۔

خدمت میں مشغول ہونے کے سبب عصر کی نماز نہیں پڑھ سکے) آفتاب کا واپس ہو جانا (جس سے وہ وقت میں نماز پڑھ سکے) احمد بن خبل کہتے ہیں کہ اس کی کچھ اصل نہیں اور ابن الجوزی نے ان کی موافقت کی اور اس کو موضوعات میں لائے ہیں لیکن طحاوی اور صاحب شفاء نے اس کی صحیح کی ہے اور ابن مندہ اور ابن شاہین نے اسماء بنت عمیس کی روایت سے اس کی تخریج کی ہے میں کہتا ہوں سیوطی نے تعقبات علی الموضوعات کے باب المناقب میں (اسماء کی اس حدیث کی ان راویوں کے بارہ میں جن کے سبب حدیث محروم کی گئی ہے کہا ہے کہ فضیل ثقہ راستبارز ہے اس سے مسلم اور اصحاب سنن اربعہ نے احتجاج کیا ہے اور ابن شریک کی توثیق بجز ابو حاتم کے اور وہ نے کی ہے اور اس سے بخاری نے ادب میں روایت کی ہے اور ابن عقدہ اکابر حفاظت سے ہے اور اس کی لوگوں نے توثیق کی ہے۔ اخیراً

**فائدہ:** (جب ایسا حاذق واقع بھی ہو چکا ہے اور تخصیص بالنبی کی کوئی دلیل نہیں) پس تم ایسے واقع کی جلدی تکذیب مت کرو جو بعض اولیاء کی دعا سے جس شش کا قصہ منقول ہے جیسا حضرت فلاندر صاحب کی حکایت مشہور ہے کہ انہوں نے (ناراض ہو کر) یہ دعا کردی تھی یا الہی تا قیامت بر نیایداً فتاب (پھر لوگوں کے معاف کرانے پر دعا کردی تھی) پھر جب ان کی دعا سے وہ طلوع ہوا ہے تو ٹھیک سر پر تھا۔ (یعنی دو پھر کا وقت تھا) سوا صورت میں واقعہ جس سے بھی ہلکے کیونکہ وہ صورۃ جس تھا لیکن معنی و حقیقتِ حجاب تھا یعنی باوجود طلوع کے نظر نہیں آیا (اور ممکن ہے کہ یہ نظر نہ آنے کا خاص ایسی بستی میں ہو) سو یہ تقدیم سے بہت قریب ہے۔

### مومن کالعادب شفاء ہے

**۳۳۶- حدیث:** مومن کالعادب شفاء ہے اس کا مضمون صحیح ہے (گو الفاظ ثابت نہیں) چنانچہ صحیحین میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد سے لعادب سے شفا حاصل کرنے کی دعائمد کور ہے۔

**فائدہ:** اسی سے سور المومن شفا کا مضمون بھی ثابت ہو گیا اور اہل طریق میں بزرگوں کی کھانی ہوئی چیز سے برکت حاصل کرنا کثرت سے معتاد ہے۔

## حرف الزائے

### سالک سے اخفاء بھلی کی حکمت

۳۳۷- حدیث: ناغ کر کے ملاقات کیا کرو جب میں ترقی کرو گے۔  
فائزہ: اور اس سے بعض اوقات سالک سے تجلیات کے استار کی حکمت بھی  
معلوم ہوتی ہے جیسا کہ عارف شیرازی نے فرمایا ہے۔

حضور گنیت غپتے مذہنستے حرف اسین

### سردار خادم ہوتا ہے

۳۳۸- حدیث: جو کسی قوم کا سردار ہو وہ ان کا خادم ہے۔ (یعنی  
اس کو خادم ہونا چاہئے)

فائزہ: اس کے ضعف کا تدارک اس سے ہوتا ہے کہ عموماً سلف کا اس پر عمل رہا  
ہے خصوصاً اہل طریق کا ہرز مانہ میں رہا ہے کہ وہ سب کی خدمت کرتے ہیں حتیٰ کہ اپنے  
خادموں کی بھی جس خدمت کی ان کو حاجت ہو (اور کسی حدیث پر اس طرح عمل کرنا  
علامت ہے کہ حدیث کی کچھ اصل معتقد ہے ورنہ غیر ثابت پر عمل کیوں کرتے)۔

(۳۳۷) روایت کیا اس کو بزار نے اور حارث بن الی اس اس نے اپنی مندوں میں اور حارث کے طریق سے ابو قیم  
نے حلیہ میں طلح بن عمرو کی روایت سے وہ عطاہ سے روایت کرتے ہیں اور وہ ابو ہریرہ سے مرفوعاً (پھر مقاصد میں کی  
سن دیں ذکر کرنے کے بعد) کہا ہے کہ ان انسانیوں کے مجموعے حدیث میں قوت ہوتی ہے اگرچہ بزار نے کہا ہے کہ  
اس میں کوئی حدیث صحیح نہیں لیکن یہ ہمارے قول کے مطابق نہیں (کیونکہ صحت کی کوئی شہود کی کوئی نہیں ہوتی)۔

(۳۳۸) روایت کیا اس کو عبد الرحمن سلیمانی نے اپنی کتاب آداب الحجۃ میں تجویز کیا ہے اُن کی روایت سے انہوں  
نے مامون رشید سے انہوں نے اپنے باپ سے انہوں نے ان کے دادا سے انہوں نے عقبہ بن عامر سے انہوں  
نے اسی لفظ سے مرفوع کیا ہے اور اس فی سند میں ضعف اور انقطاع ہے۔

## حروف الصاد

ضعفا کے ساتھ اپنی تعلیمات میں اہل اللہ کی رعایت

۳۳۹- حدیث: پل صراط تکوار کی تیزی کی طرح ہے یا بال کی باریکی کی طرح۔

فائدہ: میں کہتا ہوں کہ اس کا مستجد ہونا اس سے دفع ہوتا ہے جو اس باب میں

صوفیہ میں سے بعض اہل لٹائف نے کہا ہے کہ صراط صورت مثالیہ ہے طریق دینی

معدل کی اور چونکہ وسط حقیقی غیر منقسم ہوتا ہے اس لئے صراط ایسی مشکل میں ظاہر ہوگا

جو بال سے بھی باریک ہے کیونکہ بال تو عرض میں منقسم ہوتا ہے نیز چونکہ وسط حقیقی پر

قامِ رہنا ہر چیز سے زیادہ دشوار ہے کیونکہ اس کے دونوں طرفوں یعنی افراط و تفریط کی

طرف مائل ہو جانے سے بہت کم سالم رہتا ہے جیسا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے

ارشاد فرمایا ہے کوئی ایسا شخص نہیں جو دین کا سختی سے مقابلہ کرے مگر اس پر دین ہی

غالب ہوگا۔ اور آپ نے ارشاد فرمایا ہے کہ مستقیم رہو اور تم سے اس کا احاطہ نہ ہو سکے گا

اگرچہ اللہ اپنے عفو و رحمت سے بندہ سے ادنیٰ درجہ کے عمل کو بھی قبول فرمائیتا ہے جیسا

کہ ارشاد فرمایا ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کہ ٹھیک ٹھیک رہو اور اور قریب قریب

رہو اور کچھ صبح کچھ شام اور کچھ رات کے حصے سے مدد لیا کرو (یعنی ان اوقات میں کچھ

نفل عبادت کر لیا کرو) پس اس دشوار ہونے کے سبب وہ صراط ایسی صورت میں ظاہر

ہوگا جو تکوار سے زیادہ تیز ہے۔ پس اس تقریب سے وہ استبعاد دفع ہو گیا اور اس قسم کے

نکات کا بیان کرنا ایک طریق ہے جس کے موافق اہل اصلاح ضعفاء کے ساتھ معاملہ

کرتے ہیں ورنہ ان کا اصل طریق ان امور میں بلا کیف تسلیم کر لینا ہے۔

(۳۳۹) روایت کیا اس کو تہذیب نے شب میں حضرت اُنس سے مرفوعاً اور کہا کہ یہ ایسا ضعیف ہے تہذیب نے کہا ہے کہ یہ حدیث زیادتی سے روایت کی گئی ہے انہوں نے اُنس سے مرفوعاً روایت کیا ہے کہ صراط بال کی باریکی کی طرح ہے یا تکوار کی تیزی کی طرح اور کہا ہے کہ یہ روایت صحیح ہے ختم ہوا کلام تہذیب کا۔

## حروف العین المهممۃ

### عفت کی اہمیت و اثرات

**۳۲۰۔ حدیث:** تم عفیف رہ تو تمہاری عورتیں بھی عفیف رہیں گی اور اپنے

باپوں سے اچھا سلوک کرو تو تمہارے بیٹے تم سے اچھا سلوک کریں گے۔

**فائدہ:** مقصود (زنہ و عفت کے) اصل اثر کا پایان کرنا ہے۔ اگرچہ کسی مرض کے سبب اس کا ترتیب نہ ہوا اور غالباً یہ حدیث عارف روی و شیخ شیرازیؒ کے اقوال (مذکورہ حصہ عربی) کا مأخذ ہو گا اور حضرات اہل طریق کے اقوال میں سے کوئی قول کم پایا جاتا ہے جو نصوص کی طرف صراحتاً اشارہ مستند نہ ہوتا ہو۔

### فضیلت علماء

**۳۲۱۔ حدیث:** میری امت کے علماء مثل انبیاء بنی اسرائیل کے ہیں ہمارے شیخ نے کہا ہے اور ان کے قبل دیمیری اور زرکشی نے کہا ہے کہ اس کی کچھ اصل نہیں بعض نے اتنا اور زیادہ کیا کہ یہ حدیث کسی معتبر کتاب میں بھی معلوم نہیں ہوئی۔

**فائدہ:** میں کہتا ہوں کہ لیکن اس کا مضمون صحیح ہے اور اس حدیث سے ثابت ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ علماء و ارث ہیں انبیاء کے مقاصد میں اس حدیث کے باب میں کہا ہے کہ اس کو احمد و ابو داؤد و ترمذی نے اور دوسرے نے بھی ابوالدرداء سے ان ہی الفاظ میں مرفوعاً روایت کیا ہے ممکن اس زیادت کے کہ انبیاء نے میراث میں نہ دینا چھوڑا نہ درہم چھوڑا صرف علم کو میراث میں چھوڑا ہے اور اس حدیث کو ابن حبان اور حاکم وغیرہ مانے صحیح کہا ہے اور حجزہ کتابی نے حسن کہا ہے اور ان کے غیر نے ضعیف کہا ہے بوجہ اس کے کہ اس کی سند میں اضطراب ہے لیکن اس کے

(۳۲۰) اس کو طبرانی نے حضرت جابرؓ سے اور دیلمی نے حضرت علیؓ سے مرفوعاً اس طرح روایت کیا ہے کہ تم زنا مت کرو تو تمہاری بیویوں کی لذت جاتی رہے گی (کیونکہ لذت اشتیاق سے ہوتی ہے اور جب دوسرا جگہ اشتیاق ختم ہو گیا پھر لذت کہاں نہیں مصیت کی خوستگی اس نعمت کے سبب کا سبب بن جاتی ہے) اور تم عفیف رہ تو تمہاری عورتیں بھی عفیف رہیں گی فلاں خاندان والوں نے زنا کیا ان کی عورتوں نے بھی زنا کیا۔

۱۲ شواہد متعدد ہیں جن سے اس کو تقویت ہو جاتی ہے۔

## حرف الفاء

### حدیث فقر کی تحقیق

۳۲۲- حدیث: فقر میرا فخر ہے اور میں اس پر فخر کرتا ہوں۔

فائدہ: میں کہتا ہوں لیکن فقر کی فضیلت میں بے شمار حدیثیں وارد ہیں اور فضیلت ہی کی چیزوں سے فخر ہوتا ہے۔ پس یہ فخر والی حدیث فضیلت والی حدیثوں کی مدلول التزامی ہے (پس معنی بے اصل نہ ہوتی)۔

## حرف القاف

### قلب خانہ خدا ہے

۳۲۳- حدیث: قلب خانہ خدا ہے مرفوع میں اس کی کوئی اصل نہیں میں کہتا ہوں مطلب یہ ہے کہ لفظاً اس کی کوئی اصل نہیں کیونکہ مقاصد کے حرف بیم یا وحی سمائی الحنفی تحقیق میں یہ مضمون ہے کہ طبرانی نے ابو عتبہ خولانی سے مرفوع اوارایت کیا ہے کہ اہل ارض میں اللہ تعالیٰ کے بہت ظروف ہیں اور تہارے رب کے ظروف اس کے صالح بندوں کے قلوب ہیں اور ان سب میں اس کو زیادہ محبوب وہ قلوب ہیں جو سب میں زیادہ نرم اور ریقت ہوں اور اس کی سند میں بقیہ بن ولید ہے جو مسلم ہے لیکن اس نے حدیثی یا حدشا صریحاً کہا ہے (پھر تدليس مصڑنیں) نیز میں کہتا ہوں کہ ظروف اور خانہ دونوں معنی قریب ہیں اور دونوں میں ذکر یا محبت وغیرہ مقدر کیا جائے گا (یعنی بیت محبتة الرب و آنیۃ محبتة اللہ) کیونکہ اللہ تعالیٰ اس سے بالاتر ہے کہ وہ کسی شے میں حلول فرمائے اور اس پر محمول کیا جائے گا بعض عشاق کا یہ قول۔ پتو حفت الحنفی اور کوئی قول جس میں انہوں نے کہیں ارض اللہ کہیں محل تجھی کہیں اس کا ہم معنی کہہ دیا ہے۔

(۳۲۳) ہمارے شیخ نے فرمایا کہ یہ غیر ثابت اور موضوع ہے۔

## حرف الکاف

**محتاجی قریب ہے کہ کفر ہو جائے**

۳۲۳- حدیث: محتاجی قریب ہے کہ کفر ہو جائے۔

**حدیث کنت کنز اخفیاً کی تحقیق**

۳۲۵- حدیث: میں ایک خزانہ تھا جس کو کوئی نہیں پہچانتا تھا میں نے چاہا کہ میں پہچانا جاؤں سو میں نے مخلوق کو پیدا کیا اور ان کو اپنی پہچان دی۔ پھر انہوں نے مجھ کو پہچانا ابن تیبیہ کہتے ہیں کہ یہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا کلام نہیں ہے اور نہ اس کی کوئی سند معلوم ہوئی نہ صحیح نہ ضعیف اور زراثی اور ہمارے شیخ (بھی اس حکم میں) ابن تیبیہ کے تابع ہوئے۔

فائدہ: لیکن یہ مضمون صحیح ہے اور حدیث ان اللہ جمیل یحب الجمال سے مستبط ہے جیسا کہ احرار نے اپنی بعض تالیفات میں بیان کیا ہے چنانچہ النکت الدقيقة کے مضمون ہشد ہم میں بھی مذکور ہے۔

(۳۲۳) اور اس کو احمد بن میفع نے بیزید رقاشی کے طریق سے روایت کیا ہے اور انہوں نے حسن سے یا اُس سے مرفوعاً اور یہ حدیث ابو قیم کے حلیہ میں اور ابو مسلم کشی کے سشن میں اور ابو علی بن سکن کے مصنف میں اور بنی هاشم کے شعب میں اور ابو عدی کے کامل میں (ای) بیزید کے طریق سے حضرت اُنس سے مردی ہے بدول شک کے (جیسے پہلے حسن کا بھی شک تھا) اور بیزید ضعیف ہے اور نسائی کے یہاں ابن حبان نے صحیح بھی کی ہے اور ابو الحیثم کی جہت سے اور ابو یوسفیہ خدروی سے مرفوعاً اس طرح روایت کیا ہے کہ آپ فرماتے تھے اے اللہ میں آپ کی پناہ چاہتا ہوں کفر سے اور فقر سے ایک شخص نے کہا اور یہ دو دوں برادر ہیں فرمایا ہاں اور یہ سب روایتوں میں صحیح ہے اور اس کے قبل جو مرفوع روایت تھی وہ ضعیف الاستاد ہے میں کہتا ہوں کہ وہ ضعیف حدیث بھی معنا صحیح ہو گئی اور یہ (فقر کا کفر کے قریب ہونا) اس وقت ہے جب یہ شخص میر و رضا اختیارت کرے اور حق تعالیٰ پر اعتراض کرے نہیں میں کہتا ہوں کہ نسائی میں یہ لفظ ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میں پناہ مانگتا ہوں کفر اور دین سے ایک شخص نے عرض کیا یا رسول صلی اللہ علیہ وسلم کیا آپ دین کو فرقہ کی برابری کرتے ہیں فرمایا ہاں اور یہ بھی باقل کے قریب ہے اس لئے کفر عادا دین کو سلزم ہے اور دین (من وجہ) کفر کو ناصلزم ہے کیونکہ اس میں بعض خصال نفاق کے پائے جاتے ہیں یہی وعدہ خلائق وغیرہ میں فقر کو فرقہ کی پہچانے کا مضمون ثابت ہو گیا اور بھی مضمون تھا کہ ادا الفرقان (کا)

## حرف اللام

### خرقه صوفیا علیہ سے چلا آتا ہے

۳۲۶۔ حدیث: خرقہ صوفی کا پہننا اور حضرت حسن بصریؓ کا حضرت علیؓ سے پہننا ابن دجیہ اور ابن الصلاح نے کہا کہ بالکل ثابت نہیں اور اسی طرح ہمارے شیخ نے کہا ہے کہ اثبات خرقہ کے جتنے طریقے ہیں انہی سے ایک بھی ثابت نہیں اور کسی خبر صحیح یا حسن یا ضعیف میں وار نہیں ہوا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس صورۃ متعارفہ بین الصوفیہ پر اپنے کسی صحابی کو خرقہ پہنایا ہوا ورنہ کسی صحابی کو یہ حکم دیا کہ وہ ایسا کریں اور جو کچھ اس باب میں صرخ روا یتیں آئی ہیں سب سے اصل میں (صرخ) کی قید سے مفہوم ہوا کہ کلیات سے استنباط ہو سکتا ہے) پھر کہا ہے کہ اس دعوے میں ہمارے شیخ ہی متفرد نہیں بلکہ ان سے پہلے بھی ایک جماعت اس طرف گئی ہے حتیٰ کہ جن بزرگوں نے پہنایا ہے اور پہنایا ہے (وہ بھی اس کو روایت سے ثابت نہیں فرماتے) جیسے دمیاطی اور ذہبی اور ہکاری اور ابو جبان اور علائی اور مغلطائی اور عراقی اور ابن الملقن اور ابن اسی اور برہان طبی اور ابن ناصر الدین الخ۔

فائزہ: لیکن با وجود اس کے لبس خرقہ امر مباح ہے جب اس کو مسنون نہ سمجھا جائے بلکہ وہ ایک رسم صالح ہے جو بہت سے مصالح پر منی ہے جیسے فارغین علوم درسیہ کو عمماہہ باندھنا اہل مدارس میں ایک رسم ہے۔

### قوالی اور وجد و غیرہ کی تحقیق

۳۲۷۔ حدیث: قد لسعت حیة الہوی کبدی دو شعروں کے ختم

تک اور وہ دو شعر یہ ہیں

|                                                                                |                         |
|--------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| فلا طبیب لحا ولا راقی                                                          | قد لسعت حیة الہوی کبدی  |
| فعده رقتی و تریاقی                                                             | الا الحبیب الذی شفحت به |
| اور یہ کہ یہ اشعار نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے رو برو پڑھے گئے (اس کے متعلق) ابن |                         |

تیمیہ نے کہا ہے کہ یہ جو شہور ہے کہ ابو مخدود رہ نے یہ اشعار حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے رو برو پڑھے اور آپ نے وجد فرمایا حتیٰ کہ آپ کی چادر مبارک آپ کے شانہ سے گر گئی اور اس کو فقر اصفہ نے باہم تقسیم کر لیا اور اپنے کپڑوں میں اس کے پیوند لگا لئے تو یہ قصہ باتفاق محمد بن غلط ہے اور جو کچھ اس باب میں مردی ہے سب موضوع ہے۔

**فائزہ:** میں کہتا ہوں کہ یہ بھی علماء صوفیہ کے نزدیک اغراض محمودہ کے لئے ایک امریٰ نفسم مباح ہے مگر خاص شرائط کے سات جوان کے نزدیک مقرر ہیں اور ان کے کلمات میں منضبط ہیں۔ ان میں سے ایک یہ بھی ہے کہ اس پر کوئی فساد ظاہری یا باطنی مرتب نہ ہو یہ کلام تھام اور وجہ اور تواجد میں باقی خرقہ کا برکت کے لئے تقسیم کر لینا پس وہ لبس خرقہ کی طرح جس کا ذکر ابھی اوپر گزرا ہے ایک رسم ہے جو اعتقاد برکت سے ناشی ہے اور چونکہ برکت کا حاصل کرنا اغراض محمودہ سے ہے اس لئے یہ خرقہ کا پارہ پارہ کر دینا اسراف اور اتنا للاف میں داخل نہیں سوتم صوفیہ کے پارہ میں گوہہ منتقل میں میں سے نہ ہوں ادب اور انصاف کا لحاظ رکھنا اور اعتراض اور کجر وی سے بچنا۔

### ادنی سے اشرف کو نفع پہنچتا ہے

**۳۲۸- حدیث:** اگر اللہ کے وہ بندے نہ ہوتے (جو بڑھاپ سے) جھک گئے ہیں اور دودھ پینے والے بچے نہ ہوتے اور چلنے والے بہائم نہ ہوتے تو تم لوگوں پر (معاوصی کی سزا میں) مینہ کی طرح عذاب برستا۔

**فائزہ:** یہ حدیث اس پرداں ہے کہ ادنی سے اشرف کو نفع پہنچ جاتا ہے (چنانچہ بہائم تک سے آدمی کو نفع پہنچا کہ ان کی بدولت وہ عذاب سے محظوظ رہا) اور اسی وجہ سے اہل اللہ کو دیکھتے ہو کہ وہ اپنے کو شخص سے کتر بخجتے ہیں حتیٰ کہ بہائم سے بھی اور نفع دینیوں پر نفع دینی کا قیاس ہو سکتا ہے (کروہ بھی ادنی سے شریف کو بعض اوقات پہنچ جاتا ہے۔ چنانچہ بکثرت مشاہد ہے)

---

(۳۲۸) روایت کیا اس کو طیاری اور طبرانی اور ابن منده اور ابن عذری اور دوسرے محدثین نے مالک بن عبدیہ اور ساقع دیلی کی روایت سے وہ روایت کرتے ہیں اپنے باپ سے اور وہ ان کے دادا سے اور ابو یعلی نے ابو ہریرہؓ کی حدیث سے دونوں نے اسی لفظ سے مرفوغاً روایت کیا ہے۔

## برکات توکل

۳۴۹- حدیث: اگر تم اللہ تعالیٰ پر توکل رکھتے جیسا توکل کا حق ہے تو تم کو اللہ تعالیٰ اس طرح رزق دیتا جیسا کہ پرندوں کو رزق دیتا ہے کہ صبح کو (گھونسلوں سے) بھوکے نکلتے ہیں اور شام کو پیٹ بھر کر جاتے ہیں۔

فائدہ: اس حدیث سے توکل کی برکت معلوم ہوئی کہ پرندوں کی طرح روزی کسی آسانی سے ملے اسی کا گویا ترجمہ کیا ہے۔ فرمایا عطا را نے

بر توکل گربود فیروزیت حق دہد مانند مرغان روزیت اور یہ بھی معلوم ہوا کہ توکل میں ترک اسباب شرط نہیں اور حدیث اول میں اس طرف اشارہ بھی ہے اس لئے کہ پرندہ بھی ایک گونہ کسب سے خالی نہیں کیونکہ آشیانہ سے طلب رزق کے لئے نکلنا ایک قسم کا کسب ہی ہے ابن عباس اور حضرت عمر کے قول میں تو اس کی تصریح ہے ہاں ترک اسباب ظلیلی کی بھی خاص شرائط کے ساتھ دوسری نصوص میں اجازت آئی ہے۔

## سائل کا اطلاق کس پر ہوتا ہے

۳۵۰- حدیث: سائل کے لئے حق ہے اگرچہ گھوڑے ہی پر آیا ہو۔

(۳۴۹) روایت کیا اس کو احمد اور طیلی نے اپنے مسندوں میں اور ترمذی اور ابن ماجہ نے بھی ابو تمیم حیشانی کی روایت سے اور وہ حضرت عمرؓ سے اسی لفظ کے ساتھ مرفوعاً روایت کرتے ہیں اور صحیح کی اس کی ابن خزیمه اور ابن حبان اور حاکم نے اور عسکری کی روایت وہب ابن مدینہ کی جھت سے یہ ہے کہ حضرت ابن عباسؓ سے متوكل کے بارے میں پوچھا گیا (کہ متوكل کون ہے) انہوں نے فرمایا کہ جو شخص کھینچ کرے اور مٹی میں اپنا ٹھم ڈالے (یعنی اسباب معاشر کو اختیار کرے) اور معاویہ بن قرۃ کی طریق سے یہ ہے کہ حضرت عمرؓ اہل بیت کے بعض لوگوں سے ملے فرمایا تم کون ہو کہنے لگے متوكل ہیں فرمایا تم (اس وعوی میں) جھوٹے ہو کہ تم متوكل ہو، متوكل تو صرف وہ شخص ہے جو داشت زمین میں ڈالے اور ڈال کر اللہ تعالیٰ پر توکل کرے (اینی تدبیر پر اعتقادہ کرے)

(۳۵۰) روایت کیا اس کو احمد اور ابو داؤد نے حسین بن علی ہاشمی سے مرفوعاً اور اس کی سنجدید ہے جیسا کہ عراقی نے کہا ہے اور دوسروں نے بھی ان کا اجتاع کیا ہے اور ابو داؤد نے اس پر سکوت کیا ہے لیکن ابن عبد البر نے کہا ہے کہ یہ حدیث قوی نہیں ہے اس کے بعد (متاحد) میں کہا ہے کہ ابن عباس اور زید بن اسلم سے مردی ہے جس کو مردلا مرفوع کیا ہے ان الفاظ سے سائل کو دو اگرچہ گھوڑے پر آیا ہو اس کو مالک نے موطا میں (بقیہ فوائد اگلے صفحہ پر)

**فائدہ:** ان روایت کے ظاہر الفاظ میں تائید ہے بعض الہ دل کے اس معمول کی کہ وہ ہر اس شخص کو دے دیتے ہیں جو ان سے مانگے خواہ محتاج ہو یا غنی اور فقہا نے سائل غنی کے دینے سے منع کیا ہے کیونکہ ایسے شخص کا سوال کرنا معصیت ہے اور یہ دینا اس کی اعانت کرتا ہے معصیت پر۔ اور وہ حدیث کو اس حالت پر محول کرتے ہیں کہ گھوڑا اور غیرہ اس کی حاجت اصلی میں مشغول ہوا اور جو شخص اس میں توسع کرتا ہے وہ اس دلیل سے یہ غدر کر سکتا ہے کہ دینے والے کا قصد تو اعانت علی المعصیۃ کا نہیں ہے اس کا قصد صرف اس کی حاجت کا پورا کرنا ہے اگرچہ اس سے بطور تسبب کے معصیت لازم آجائے اور لازم کا حکم ملتزم کا سائبیں ہوتا بہر حال مسئلہ میں گنجائش احتہاد کی ہے سو کسی کو یہ حق نہیں کہ دوسرے کو ملامت کرے۔

## حرف المیم

### شاعر محبوب سے محبت

**۳۵۱- حدیث:** آب زرم ای چیز کے لئے نافع ہے جس کے لئے پیا جائے۔

(بقبیہ فوائد صفحہ سابقہ) اسی طرح روایت کیا ہے اس کے بعد (مقاصد میں) کہا ہے کہ دارقطنی کے بیان حسن بن علی ہائی کی جہت سے اعرج سے اور وہ ابو ہریرہؓ سے مرغ فارغ روایت کرتے ہیں یہ ہے کہ تم میں کوئی شخص سائل کے دینے سے انکار نہ کرے اگرچہ اس کے ہاتھ میں سونے کے لئے کنگن ہوں اور (دارقطنیؓ نے) کہا ہے کہ اس روایت میں حسن اعران سے متعدد ہیں اور یہ مسند الفردوس میں بھی ہے اس کے بعد (مقاصد میں) ان انجام سے ابو عبد اللہؑ سے دارکیا ہے وہ کہتے ہیں کہ مجھ کو عمر بن عبد العزیز نے کچھ مال دیا کہ میں اس کو مقام رقد میں تقسیم کروں میں نے عرض کیا ایمیر المؤمنین آپؐ مجھ کو اسی قوم کی طرف بیجھ رہے ہیں کہ میں پیچا نہیں اور ان میں غنی بھی ہیں اور فقیر بھی ہیں (تو) میں تقسیم کے وقت کیسے امتیاز کروں گا انہوں نے فرمایا اسے بھائی جو شخص تیری طرف ہاتھ پارے تو اس کو دیدے۔

(۳۵۱) روایت کیا اس کو این بجہ نے عبد اللہ بن المؤول کی روایت سے کہ انہوں نے ابو ہریرہؓ سے سنادہ کہتے تھے کہ میں نے حضرت جابر سے سنادہ کہتے تھے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنادہ اس حدیث کا ذکر کیا اور اس کی سناد ضعیف ہے (پھر چند روایات اس باب میں ذکر کر کے کہا) اور ان سب سے احسن وہ حدیث ہے جس کو فاقہ کی نے اس اسحاق کی روایت سے ذکر کیا وہ کہتے ہیں کہ مجھ سے بھگی بن عبد اللہ بن الزہیر نے اپنے باپ سے حدیث بیان کی کہ حضرت معاویہؓ نے حج کیا اور ان کے ساتھ ہم نے بھی حج کیا سوجب بیت اللہ کا طواف کر کچھ تو مقام ابراہیم کے پاس دور کعت پڑھی پھر صفا کی طرف جاتے ہوئے زرم کے پاس گزرے اور فرمایا کہ اے لڑکے میرے لئے اس میں سے ایک ڈول نکال انہوں نے ایک ڈول نکالا اور وہ حضرت معاویہ کے پاس لائے انہوں نے پیا بھی اور اپنے چہرے اور سر پر ڈالا بھی اور یہ کہتے جاتے تھے کہ زرم شفا ہے اور وہ اسی چیز کو نافع ہے جس کے لئے بھی پیا جائے۔ بلکہ ہمارے لئے فرمایا کہ یہ حدیث باوجود موقوف ہونے کے حسن ہے (اور اس کے قتل ایک روایت موجود کے متعلق کہا ہے کہ) لیکن اسکی بات درائے سے نہیں کہی جاتی (بقبیہ فوائد صفحہ پر)

**فائدہ:** آب زمزم سے برکت حاصل کرنا صوفیہ میں مثل امر اجتماعی کے ہے اور ان کے لئے داعی اس کا ان روایات کے ساتھ حق تعالیٰ کی محبت ہے اور اس کے شعائر کی یعنی مکہ کی اور بیت اللہ کی اور اس کے مقبولین کی محبت یعنی حضرت امام علیہ السلام اور حضرت ہاجرہ کی۔

### جسے مسلمان اچھا سمجھے اسے اللہ بھی اچھا سمجھتا ہے

**۳۵۲- حدیث:** جس چیز کو مسلمان اچھا سمجھیں وہ اللہ کے نزدیک اچھی ہے۔

**فائدہ:** یہ حدیث تقریباً اس میں نص ہے کہ مراد مسلمین سے حدیث میں اصحاب ہیں پھر سب صحابہ مراد لئے جائیں تو حدیث خاص ہوگی اجماع کے ساتھ اور اگر مطلق صحابہ مراد لئے جائیں تو دوسرے دلائل سے اس میں اجتہاد کی بھی قید ہوگی پس حدیث قیاس کے جھٹ ہونے کو مفید ہوگی اگر اس پر یہ سوال کیا جائے کہ قیاس کا جھٹ ہونا صحابہ کے ساتھ خاص نہیں پھر اس تخصیص کی کیا وجہ ہم جواب دیں گے کہ تخصیص اس اعتبار سے ہے کہ ان کی رائے دوسرے مجتہدین کی رائے پر مقدم ہے اور یہ وجہ امام ابوحنیفہ کے مذہب پر چلتی ہے کہ صحابہ کی تلقید (مجتہد پر بھی) واجب ہے اور جب حدیث کے معنی واضح ہو گئے تو بدعاں اور رسوم (کے احسان) میں اہل غلو کا اس حدیث سے استدلال کرنا باطل ہو گیا۔

(بقیہ فوائد صفحہ سابقہ) (پھر کہا ہے) اور مرتبہ اس حدیث کا یہ ہے کہ ان طرق کے جھٹ ہو جانے سے وہ احتجاج کے قابل ہو سکتی ہے اور اس کا تجربہ کا کابریک ایک (بڑی) جماعت نے کیا ہے۔

(۳۵۲) روایت کیا اس کو احمد نے کتاب المسند میں اور جس نے اس کو مندی کی طرف منسوب کیا اس نے غلطی کی (اور یہ روایت) اپی والی کی حدیث سے ہے وہ ابن مسعود سے روایت کرتے ہیں انہوں نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کے قلوب میں نظر فرمائی سو جو مصلی اللہ علیہ وسلم کو منتخب فرمایا اور آپؐ کو رسالت کے ساتھ مبعوث فرمایا پھر بندوں کے قلوب میں نظر فرمائی سو آپؐ کے لئے اصحاب کو منتخب فرمایا اور ان کو اپنے دین کا مددگار اور اپنے نبی کا وزیر بنایا ہیں جس چیز کو (یہ) مسلمان (یعنی اصحاب) اچھا سمجھیں وہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک اچھی ہے اور جس چیز کو (یہ) مسلمان بری سمجھیں وہ اللہ کے نزدیک بری ہے اور یہ حدیث موقف اور حسن ہے اور اسی طرح اس کو بڑا اور طیا کی اور طبرانی اور ابو حییم نے حلیہ میں این مسعود کے ترجیح میں روایت کیا ہے بلکہ یہ حدیث بنتیلی کے نزدیک اعتقاد میں دوسرے طریق سے این مسعود سے مردی ہے۔

## مسح العینین کی تحقیق

**۳۵۳- حدیث:** جب موزن اذان میں اشہدا ن محمد الرسول

الله کہے اس کو سن کر زبان سے یہ کہے اشہدان محمد اعبدہ و رسولہ رضیت بالله ربا و بالاسلام دینا و بمحمد صلی اللہ علیہ وسلم نبینا اور شہادت کی دوالگلیوں کے پروں کے اندر ورنی حصہ کو چوم کر دونوں آنکھوں پر پھیر لے میں (اس کے متعلق) کہتا ہوں کہ صاحب مقاصد اس باب میں کئی قسم کی روایات لائے ہیں ایک مرفوع دیلمی سے وہ ابو بکر صدیق کی حدیث ہے۔ اس کو ذکر کر کے کہا ہے کہ یہ صحیح نہیں اور (علی الاطلاق) یہ بھی کہا ہے کہ مرفوع کے باب میں ان روایات کے متعلق کوئی روایت بھی صحیح نہیں۔ دوسری قسم جو خضر علیہ السلام سے منقول ہے ابوالعباس احمد بن ابی بکر رداد یمانی صوفی کی کتاب موجبات الرحمة و عزائم المغفرة سے ایسی سند سے جس میں بہت سے مجہول روادی ہیں اور اسی کے ساتھ انقطاع بھی ہے (پس یہ بھی صحیح نہ ہوئی) تیری قسم جو حضرت حسن پر موقوف ہے فقیہ محمد بن سعید خولانی سے ان کی سند کے ساتھ چوتھی قسم جو مشارخ سے خود ان کے اقوال منقول ہیں جیسے محمد بن بابا اور مجدد جو ایک قدیم مصری ہیں اور بعض شیوخ عراق یا عجم کے اور ابن صالح اور محمد بن ابی نصر بخاری (یہ چار قسمیں ہوئیں ان میں سے) قسم اول (یعنی مرفوع میں تو اس عمل کی فضیلت میں یہ وارد ہوا ہے کہ میری شفاعت اس کے لئے ثابت ہوگی اور باقی روایات میں صرف یہ ہے کہ اس کی آنکھیں آشوب اور کوری سے محفوظ رہیں گی اور اگر درد ہو تو جاتا رہے گا۔ یہ خلاصہ ہے مقاصد کے مضمون کا باقی رہا اس کا حکم سو (قواعد شرعیہ سے) ظاہر ہے وہ یہ کہ عمل باعتقاد ثواب (اور دین کا کام بمحض کر) کیا جائے جس کی کوئی دلیل ثابت نہیں ہوئی تو بدعت اور زیادت فی الدین ہے (ان میں سے کیونکہ غیر دین کو دین سمجھنے کا یہی حکم ہے) اور اس زمانہ میں جو لوگ یہ عمل کرتے ہیں انہیں اکثر کا (عام طور سے) یہی اعتقاد ہے سوا اس کے بدعت ہونے میں

کوئی شک نہیں اور گر صحت بدنیہ (یعنی حفاظت چشم) کی نیت سے کیا جائے۔ وہ ایک قسم کی طبی تدیری ہے سو وہ فی نفسہ جائز ہے (کیونکہ یہ اعتماد فاسد نہیں) لیکن اگر یہ سبب ہو جائے ایہام قربت کا جیسا عوام زمانہ سے یہی اختال غالب ہے تو اس سے مطلقاً (بطور انتظام واجب کے) منع کیا جائے گا۔

### شر کا وعدہ یہ

**۳۵۲- حدیث:** جس کو کوئی ہدیہ دیا جائے اور اس کے پاس کچھ لوگ بیٹھے ہوں وہ سب اس میں شریک ہیں۔

فائدہ: میں کہتا ہوں کہ حدیث کا یہ مضمون اس صورت میں ہے جبکہ ہدیہ دینے والے کا مقصود سب لوگوں کے شریک کرنے کا ہو جیسا کھانے پینے کی چیزوں میں غالب ہے لیکن باوجود اس کے وہ ہدایہ ادب کی وجہ سے صدر مجلس کے سامنے رکھ دیا اور یہ امر قرآن سے معلوم ہو جاتا ہے۔ باقی جب اس کا مقصود خاص ہی شخص کے دینے کا ہو جیسے نقد و پارچہ وغیرہ میں غالب ہے اس وقت دوسروں کے شریک کرنے کی کوئی وجہ نہیں کیونکہ ملک احکام تملیک سے ہے جب تملیک خاص ہوگی ملک بھی خاص ہوگی خوب سمجھ لو البتہ اگر اس صورت میں بھی سب اہل مجلس پر تقسیم کر دے تو یہ مرد اور حقوق صحبت سے زیادہ قریب ہے جیسا کہ ان بزرگوں کی اکثر احوال میں یہی عادت ہے: بجز اس صورت کے کہ کوئی امرقوی اس کے خلاف کو مقتضی ہو۔

---

(۳۵۲) روایت کیا اس کو عبد بن جہد نے اپنی مند میں اور عبدالرزاق اور طبرانی نے بھی اور ابو قیم نے حلیہ میں ابن عباس اور ان میں سے صرف طبرانی نے اور ایسے ہی الحنفی بن راہو یونے اور ابو بکر شافعی نے غلابیات میں حسن بن علی کی حدیث سے اور عقلی نے حضرت عائشہؓؑ کی حدیث سے ان سب نے اسی لفظ سے مرفاء اور عقلی کہتے ہیں کہ اس باب میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے کوئی حدیث صحت کوئی پہنچی اور ایسا ہی بخاری نے اس حدیث کو تحلیق لاء کر کہا ہے یعنی اس طرح کہا ہے کہ ابن عباس سے ذکر کیا جاتا ہے کہ اس کے ہم مجلس اس کے شریک ہوں گے (سو) یہ صحت کوئی پہنچا اہلکن یہ عبارت (لم يصح) (بخاری میں فرض سے حدیث کے لئے اصل ہونے کو مقتضی نہیں) کیونکہ ان کے یہاں صحت کی سخت شرطیں ہیں) بخلاف اس کے عقلی (لم يصح) کہیں (کہ وہ مقتضی بے اصل ہونے کو ہو گا) اور ہر حال ہمارے شیخ نے کہا ہے کہ حدیث موقوف زیادہ صحیح ہے۔

## تربیت میں رعایت سہولت

**۳۵۵- حدیث:** جو شخص دو بلاوس میں بیٹلا ہو جائے اس کو چاہئے کر دوں تو میں جو سہل ہواں کو اختیار کرے (یہ الفاظ حدیث کے نہیں لیکن مضمون حدیث کے موافق ہے چنانچہ) اس مضمون کے لئے حضرت عائشہؓ کے قول سے مناسبت نکال سکتے ہیں کہ کبھی ایسا نہیں ہوا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو دو امر میں اختیار دیا گیا ہو مگر ہمیشہ آپ نے آسان ہی صورت کو اختیار فرمایا اور یہ حدیث معروف ہے۔ (اور مناسبت ظاہر ہے)

**فائدہ:** اور یہی طریقہ ہے محققین اہل تربیت کا خصوص تربیت میں کہ اس میں طالب کی حالت کی رعایت کرتے ہیں اور دشوار کام کو اس پر سہل کر دیتے ہیں تاکہ طریق اس پر دشوار نہ ہو۔

## دعووں کی تحقیق

**۳۵۶- حدیث:** جو شخص ایسی چیز کے ہونے کو جتلائے جو اس کو عطا نہیں کی گئی (خواہ مال ہو یا کمال ہو) وہ شخص ایسا ہے جیسے تمام لباس جھوٹ کا پہن لیا۔

**فائدہ:** سب سے زیادہ عمل کرنے والے اس حدیث کے مشائخ ہیں کہ دعویٰ کے ایہام تک سے خود بھی بچتے ہیں اور اپنے متعلقین کو بھی بچاتے ہیں (اور اس ایہام تک دوسروں کی نظر بھی نہیں جاتی)۔

## کبر کا علاج

**۳۵۷- حدیث:** جو شخص اپنا اسباب اٹھا کر خود لے آئے وہ کبر سے مبرأ ہو گیا۔

**فائدہ:** یہ حدیث واضح تراخذ ہے ایسے علاجوں کا جوں کا جن کو مشائخ اپنے مریدوں کے لئے کبر کے متعلق تجویز کرتے ہیں۔

(۳۵۶) روایت کیا اس کو بخاری مسلم نے۔ (۳۵۷) اس کو قضاۓ اور دبلی نے اپنی مندوں میں سخیان کی روایت سے ذکر کیا ہے انہوں نے محمد بن المکند رسمے انہوں نے جابر سے مرفقاً روایت کیا ہے۔

## ظالم پر رحمت کا طریقہ

**۳۵۸- حدیث:** جو شخص ایسے شخص پر جس نے اس پر ظلم کیا ہو بددعا کرے

اس نے اپنا بدلہ لے لیا۔

فائدہ: اور جس طرح یہ حدیث اس عادت کی بناء ہے۔ جس پر اکثر اہل طریقہ ہیں کہ ظلم کرنے والے کو معاف کر دیتے ہیں۔ اسی طرح اس عادت کی بھی سند ہے جس پر بعض اہل طریقہ ہیں کہ کچھ خفیض ضرر کی بدعا کر دیتے ہیں تاکہ صبر کرنے کی وجہ سے اس کو کوئی بڑا ضرر لاحق نہ ہو جائے۔ بہر حال صابر اور غیر صابر دونوں کا قصد یہی ہے کہ ظالم کے ساتھ رحمت کا برتاؤ ہو لیکن رنگ رحمت کا مختلف ہے۔

## راستے سے کاغذ اٹھانا

**۳۵۹- حدیث:** جو شخص کوئی لکھا ہوا کاغذ راستے سے اٹھا لے۔

فائدہ: اور اسی پر عمل ہے اہل ادب کا جہاں تک ان کے بس میں ہے اور ان میں جو اہل درایت ہیں۔ انہوں نے اس حکم کو ایسے کاغذات کی طرف بھی متعددی کیا ہے جن میں حروف ہوں جو مادہ ہے اذ کار کا گوہیت نہ ہو (یعنی بسم اللہ وغیرہ لکھی ہوئی نہ ہو اور کوئی عبارت ہو مگر اس عبارت کے حروف وہی ہیں جن سے اسماء الہیہ و کلام الہی مرکب ہے) پھر اس سے آگے متعددی کیا ان حروف کے محل کے حروف کے محل یعنی سادہ کاغذ تک (اگرچہ اس میں کچھ لکھا نہ ہو) مگر ان سب مراتب میں تفاوت ہے

(۳۵۸) روایت کیا اس کو ترمذی و ابو یعلیٰ وغیرہ مانے ابراہیم کی روایت سے وہ اسود سے اور وہ عائشہ سے مرفوعاً روایت کرتے ہیں۔

(۳۵۹) روایت کیا اس کو دارقطنی نے افراد میں سیمان بن رفیع کی۔ روایت سے انہوں نے ہام بن محبی سے انہوں نے عمر و بن عبد اللہ بن ابی ششم سے انہوں نے محبی بن کثیر سے انہوں نے بیوامہ سے انہوں نے حضرت ابو ہریرہؓ سے اسی لفظ سے مرفوعاً اور ابو ارشحؓ کی روایت حضرت انس سے جس کو مرفع کیا ہے یہ ہے کہ جس شخص نے زمین سے کوئی کاغذ اٹھا لیا جس میں بسم اللہ تعالیٰ ادب و تنظیم کے سب وہ صدقین سے لکھا جائے گا۔

(یعنی جس پر بسم اللہ وغیرہ لکھی ہو اس کا سب سے زیادہ ادب ہے پھر اس کا جس میں کوئی دوسری عبارت لکھی ہو پھر خالی کاغذ کا)

### وضع ملامیتہ کی نہ مت

۳۶۰- حدیث: جو شخص تہمت (وشبه) کے رستوں میں چلے گا اس کو تہمت لگائی جائے گی۔

فائدہ: اس میں اس شخص پر نکیر ہے جو طریقت کامدی ہو کر ایسے افعال پر جرات کرے جو ظاہر ایسا حقیقتاً شریعت کے خلاف ہوں اور اپنے کو ملامتی کہہ اور بعض بزرگان پیشین کی سند پکڑے اور یہ نہیں سمجھتا کہ غیر معدود کا حال معدود جیسا نہیں (یعنی ان بزرگوں کو کچھ عذر تھا اور اس شخص کو کوئی عذر نہیں) پھر وہ زمانہ شرع کا تھا۔ اس لئے ایسے فعل کا ضرر دوسروں تک نہ پہنچتا تھا۔ (دو وجہ سے ایک یہ کہ عام لوگ بھی اس فعل کو کوہرا سمجھ کر اس کو اختیار نہ کرتے تھے۔ دوسرے سزاۓ شرعی کے خوف سے کسی کی ہمت اس کے ارتکاب کی نہ ہوتی تھی) اور ہمارا زمانہ آزادی کا ہے پس ہر فس پرست شخص اس ملامتی کے اس فعل کی پناہ لے کر اس فعل کو کرنے لگے گا اور اس کا دین خراب ہو گا نیز جس بزرگ پر اپنے کو قیاس کرتے ہو وہ بزرگ اپنے زمانہ میں مقتدا نہ تھے۔ (کیونکہ ایسے شخص کو کوئی مقتدا نہ سمجھتا تھا) اور یہ نقال اکثر اپنے وقت کا مقتدا ہوتا ہے اس سے عموم کا دین بتاہ ہوتا ہے۔

### ریا و نام و نمود کی نہ مت

۳۶۱- حدیث: جو شخص (اپنے اعمال خیر کو) سنا نا چاہے گا۔ اللہ تعالیٰ (دنیا میں یا آخرت میں) اس (کے عیوب) کو سنا دے گا اور جو شخص (اپنے اعمال خیر کو) دکھلانا چاہے گا اللہ تعالیٰ (دنیا میں یا آخرت میں) اس (کے عیوب) کو دکھلادے گا۔

(۳۶۰) اس کو خراطی نے مکار میں حضرت عمرؓ کی روایت سے خود ان کا قول کر کے نقل کیا ہے لیکن اس کے الفاظ یہ ہیں کہ جو شخص اپنے نفس کو تہمت کے مقام پر قائم کرے گا سو یہ شخص اس کو ملامت نہ کرے جو اس پر پر گمانی کرے۔ میں کہتا ہوں کنز الحقائق میں تاریخ بخاری سے روایت کیا تہمت کے موقعوں سے پچھے۔ (۳۶۱) روایت کیا اس کو بخاری و مسلم نے۔

**فائدہ:** یہ حدیث صریح ہے حب جاہ و ریا کی نہ ملت میں اور اس کا تحقق کبھی اس طور سے ہوتا ہے کہ یہ شخص اس کا قصد کرتا ہے کہ لوگ دیکھیں اور کبھی اس طور سے ہوتا ہے کہ یہ شخص اس کا قصد کرتا ہے کہ لوگوں کو خوب پہنچ جائے (اور وہ سن لیں) اور حدیث دونوں کو شامل ہے اور یہ فین طریقت کے امہات مسائل سے ہے۔

### جاہل عبادت گزار کی مفت

**۳۶۲-حدیث:** جو شخص جہل کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی عبادت کرے تو وہ جتنا دین کو بگاڑے گا وہ اس سے زیادہ ہو گا جتنا سوارے گا۔ (گویا اسی کا ترجمہ ہے)

خیالات نادان خلوت نشین بہم برزند عاقبت کفر و دین بعض نے کہا کہ یہ حضرت ضرار بن ازر رضابی کے کلام سے ہے اور دیلی کے نزدیک واٹلہ بن الاصقع کی روایت سے مرفوعاً اس طرح ہے کہ عبادت کرنے والا بدلوں علم کے ایسا ہے جیسا گدھا چکی میں۔

**فائدہ:** اور یہ حدیث اس صوفی کی بدحالتی ظاہر کر رہی ہے جو حدود شرع سے ناواقف ہو۔ اور اس بدحالتی کا اظہار اس وقت اور زیادہ ہو جائے گا جب یہ شخص علم اور اہل علم کی نہ ملت بھی کرتا ہو اور اپنے کو اس جماعت میں شمار کرتا ہو جنہوں نے پہلے بزرگوں میں سے علوم شریعت کو مدارس سے حاصل نہیں کیا اور یہ شخص اتنا نہیں جاتا کہ تحصیل شرائع کے طرق مختلف ہیں اور اصل طریق اس کا صحبت ہے (کہ علماء کے پاس رہ کر احکام کا علم حاصل کر لے) پس درس کی نفعی سے علم کی نفعی لازم نہیں اور اس جاہل نے تو نہ مدرسہ میں پڑھا اور نہ علماء کے پاس رہا پس کہاں یا اور کہاں وہ بزرگان دین (ونعم ما قیل) کار پا کاں را قیاس از خود مکیر گرچہ ماند در نوشن شیر و شیر

### عشق کی خاصیت و شرط

**۳۶۳-حدیث:** جو شخص (کسی پر بلا اختیار) عاشق ہو جائے پھر عفیف

(۳۶۳) اس حدیث کو مقام دشمنوں کے ساتھ وارد کیا ہے (بیقیہ حاشیہ اگلے صفحہ پر)

رہے اور پوشیدہ رکھے پھر مرجائے وہ شہید مرے گا۔

**فائدہ:** اس حدیث میں دو مسئلے ہیں پہلا یہ کہ عشق غیر اختیاری مطلقاً مذموم نہیں (جیسا بعض خلک مزاج اس کو عیوب میں سے اور عاشق کو حیر و ذلیل سمجھتے ہیں) اور مذموم کیسے ہو سکتا ہے جبکہ یہ شہادت تک پہنچاتا ہے اس طرح سے کسی کے فعل کو اس میں دخل نہیں اور اسی چیز (جو بدوں کسی کے فعل کے دل کی شہادت تک پہنچادے) مذموم نہیں ہو سکتی (یہ قید اس لئے لگائی کہ مطلقاً سبب شہادت کو غیر مذموم نہیں کہہ سکتے چنانچہ کافر کا کسی مسلمان کو قتل کر دینا اسباب شہادت سے ہے اور پھر مذموم ہے) اور اسی وجہ سے بعض اہل طریقت کو دیکھتے ہو کہ وہ اس شخص کی مدح کرتے ہیں اور اس کو اسباب وصول الی المقصود میں سے کہتے ہیں جیسا کہ عارف جامی فرماتے ہیں یعنی متاب از عشق رو گرچہ مجازی است کہ آن بہر حقیقت کا رسازی است اور جیسا عارف رو فرماتے ہیں

**عاقبت مارا بدان شہ رہبر است**  
اور اس حدیث کا ضمنون اس کے مناسب بھی ہے اس لئے کہ شہادت وصول الی اللہ کی فرد اعظم ہے (پس شہادت کا سبب بن جانا وصول الی اللہ کا سبب بن جانا ہے) دوسرا مسئلہ یہ ہے کہ اس عشق کے محمود و موصل الی المقصود ہونے کی شرط عاشق کا عیف رہنا اور اس کا اخفا اور صبر کرنا ہے اور ان سب کا حاصل یہ ہے کہ ہوائے نفسانی کا تارک رہے اور (اسی کی تفصیل میں) محققین نے نصرت کی ہے کہ عشق مجازی کا عشق حقیقی کی طرف موصل ہونا اس شرط سے مشروط ہے کہ معشوق مجازی کی طرف اصلاً التفات نہ کرے نہ اس کی طرف نظر کرے نہ اس کا کلام سنے حتیٰ کہ اس کی طرف قلب سے بھی توجہ نہ کرے (اور اس کا تصور دل میں نہ لائے) اور یہی مراد ہے جامی کے قول (یقینہ حاشیہ صفحہ سابقہ) جن میں سے بعض میں کلام کیا ہے اور بعض کو برقرار رکھا ہے۔ چنانچہ (جن کو برقرار رکھا ہے ان کے حقوق) کہا ہے کہ اس کو خرائٹی اور دیلمی نے اور ان کے علاوہ اور لوں نے بھی روایات کیا ہے اور حدیث کے لفظ ان مذکورین میں بعض کے نزدیک یہ ہیں کہ جو شخص عاشق ہو جائے پھر عیف رہے اور پوشیدہ رکھے اور صبر کرے پھر مرجائے تو وہ شہید ہوتا ہے اور یہی کے نزدیک اس کے چند طرق ہیں۔

سے جو شعر بالا کے متصل ہی فرمایا ہے۔

و لے باید کہ برسورت نہ مانی وزین پل زود خود را بگز رانی  
اور عارف روئی کے قول سے جو شعر بالا کے تھوڑی دور بعد فرمایا ہے  
عثیہاے کز پے رنگے بود عشق نبود عاقبت سنگے بود  
اور راز اس (ایصال اور شرط فراق) میں یہ ہے کہ وصول الی المقصود الحقیقی کی  
شرط اعظم مساوا سے قطع تعلقات کرنا ہے اور عشق بجز محظوظ کے سب سے تعلقات کو  
قوت کے ساتھ قطع کر دیتا ہے جیسا عارف روئی فرماتے ہیں

عشق آن شعلہ ست کو چوں بر فروخت      ہر چہ جز معشوق باقی جملہ سوخت  
(تو محظوظ کا مساوا تو اس عشق سے فتا ہو گیا) پھر جب اپنے نفس کو اس سے بھی باکل  
بعید کر دیا اور (مراقبات و اذکار سے) ہمہ تن محظوظ حقیقی کی طرف توجہ کر کے اس کے  
قریب کر دیا تو اس محظوظ سے بھی انقطاع تعلق ہو گیا اپنے سب تعلقات رخصت ہو گئے  
اور صرف واحد محظوظ حقیقی باقی رہ گیا۔ جیسا شعر بالا کے بعد مولانا رومی فرماتے ہیں۔

تنقیح لادر قتل غیر حق براند      در گر آخر کہ بعد لاچہ ماند  
ماند الا اللہ و باقی جملہ رفت      مر جماے عشق شرکت سورفت  
اور حاصل اس شرط کا عفاف ہے باقی کتمان و صبر یہ تخصیص بعد تعییم ہے  
کیونکہ مجملہ عفاف یہ بھی ہے کہ محظوظ کو رسوانہ کرے (جیسا حدیث میں مجملہ  
حقوق عباد کے اعراض یعنی دوسروں کی آبرو کی حفاظت کو بھی فرمایا ہے) اور  
کتمان بھی ہے اور (نیز مجملہ عفاف) یہ بھی ہے کہ شکایت (تکلیف کی) نہ کرے  
اور جزع فرع نہ کرے اور صبر بھی ہے اور یہ بے صبری بھی ناجائز اور عفاف کے  
خلاف ہے) اور عفت کے معنی میں) قاموں کا قول کہ عف کے معنی ہیں ہر ایسی  
بات سے رکا جو حلال نہیں اور زیان نہیں صرٹ ہے عفاف کے معنی کے عام ہونے  
میں (جس کا اوپر تقریب میں دعویٰ کیا گیا)

## مذمت ریاء

**۳۶۳- حدیث: جو شخص شہرت کا لباس پہنے اللہ تعالیٰ اس کو قیامت کے دن ذلت کا لباس پہنا سکیں گے۔**

**فائزہ:** یہ حدیث ریاء کے نام موم ہونے پر دلالت کرتی ہے اور اس کا مسائل سلوک سے ہونا معروف ہے اور شہرت (جس کا ذکر حدیث میں ہے) عام ہے دنیا کی رفت کو بھی اور دین کی رفت کو بھی (جس قسم کی بڑائی کی بھی نیت ہو گئی اس کے لئے بھی وعید ہے اور دوسری روایت جس میں صوف پہننے کا ذکر ہے رفعۃ الدین میں مرتب ہے (کیونکہ صوف پہننے سے بھروسہ مشہور ہونے کے کیانیت ہو گئی) اور دین میں ریاء کرنا دنیا میں ریا کرنے سے بھی زیادہ شنیع ہے کیونکہ امور دنیویہ میں ریاء کرنے والا دنیا کا ذریعہ ہاتا ہے اور امور دینیہ میں ریا کرنے والا دین کو وسیلہ دنیا کا ہاتا ہے اور اس کا شنیع تراویق تر ہونا زیادہ ظاہر اور زیادہ واضح ہے۔

## حق مرشد کی عظمت

**۳۶۴- حدیث: جو شخص آدمیوں کے احسان کا حق ادا نہیں کرتا اس نے حق تعالیٰ کے احسان کا حق ادا نہیں کیا۔**

**فائزہ:** اور چونکہ شکر باندازہ نعمت ہوتا ہے اور کوئی نعمت ذرائع قرب الی اللہ کی رہنمائی سے بڑھ کر نہیں تو جو شخص ایسی رہنمائی کرے اس کا احسان مانا ہر منعم سے عظم ہو گا (اور ایسا رہنمایا پیر ہے تو پیر کا حق بہت بڑا ہوا) اور مرشدوں کے حقوق کا پیچانا میریدوں کا مثل امر طبعی کے ہو گیا ہے اور شریعت کا طبیعت بن جانا یہ انتہائی کمال ہے اس سے اس جماعت (صوفیہ) کی فضیلت سمجھلو۔

(۳۶۴) روایت کیا اس کو واحد والود اکڈا اور ابن ماجہ نے سندھن کے ساتھ ابن عمر سے مرفوعاً آگے کہا ہے (معنی صاحب مقاصد نے) اور دیلمی کے نزدیک ان کی سند میں حضرت انس سے مرفوعاً یہ ہے کہ جو شخص صوف کا لباس اس غرض سے پہنے کر لوگ اس کو (صوفی کی صفت سے) پہچانیں اللہ تعالیٰ نے ذمہ لیا ہے کہ اس کو (قیامت میں) دو کپڑے خارش کے پہنائے گا یہاں تک کہ اس کی رگس (کل کر) گر پڑیں گی۔

(۳۶۵) روایت کیا اس کو ترمذی نے اور اس کو حسن کہا اور حارث نے بھی ابوسعید سے مرفوعاً۔

## بھائی کا عیب ظاہر کرنے کے آداب

۳۶۶- حدیث: مومن آئینہ ہے مومن کا۔

فائدہ: اس میں اپنے بھائی کے عیب پر مطلع ہونے کا ادب (بتلایا گیا ہے) کہ صاحب عیب کو تو پڑا دے اور کسی پر ظاہر نہ کرے (جیسے آئینہ کی بھی شان ہے)

نیت عمل سے بہتر ہوتی ہے

۳۶۷- حدیث: سہل بن سعد ساعدی سے مرفو عاروا بیت ہے کہ مومن کی نیت اس کے عمل سے بہتر ہے۔

فائدہ: یہ وہ مضمون ہے جس سے مریدین کے قلب کو ڈھارس بندھتی ہے جب ان کا کوئی معمول باوجود عزم کے فوت ہو جاتا ہے اور اس وقت ان کو قلق شدید لاحق ہوتا ہے سوان کے غم کا اس سے علاج کیا جاتا ہے اور اگر یہ حدیث نہ ہوتی تو وہ ہلاکت کے قریب پہنچ جاتے جیسا کہا گیا ہے۔

بردل سالک ہزاراں غم بود گز باغِ دل خلا لے کم بود  
اور عمل سے نیت کے بہتر ہونے کی وجہ وہ ہے جو مقاصد میں ہے کہ نیت میں ریاء نہیں اور عمل میں ریاء کی آمیزش ہو جاتی ہے اس لئے ہے کہ نیت تو زیادہ عمل کی کرتا ہے اور وقوع قلیل کا ہوتا ہے۔

## حرف الواو

### تہائی اور خاموشی کی فضیلت

۳۶۸- حدیث: تہائی بہتر ہے برے ہم نہیں سے اور اچھا ہم نہیں بہتر ہے

تہائی سے اور نیک بات کہنا بہتر ہے خاموشی سے اور خاموشی بہتر ہے ہری بات کہنے سے۔

(۳۶۸) روایت کیا اس کو ابو داؤد نے ابو ہریرہ سے مرفو عاریہ سے حدیث عکری کے نزدیکی طریق سے ابو ہریرہ سے روایت ہے۔ بعض روایات میں یہ الفاظ ہیں کتم میں سے ہر شخص اپنے بھائی کا آئینہ سے سو جب اس میں کوئی بات (عیب کی) دیکھے اس کو (آئینکی طرح) دور کر دے۔ (۳۶۸) روایت کیا اس کو حاکم اور ابو شوخ اور عکری نے ابو ذر سے مرفو عاریہ سے ہری بات کہنے سے

**فائدہ:** اس میں اس شخص کے غلوکی اصلاح ہے جو گوشہ گیری کا اور خاموشی کو علی الاطلاق ترجیح دیتا ہے (تو اس تفصیل سے اس اطلاق کی اصلاح ہو گئی) اور راز مسئلہ وحدۃ کا اپنے دین کی حفاظت کے لئے فتنوں سے بھاگنا ہے (سو جہاں ملنے جنے میں اس فتنہ کا احتمال ہو وہاں گوشہ گیری کو ترجیح ہے اور جہاں صحبت میں دین کی حفاظت ہو اور تہائی میں اندریشہ ابتلاء کا ہو جیسا کہا گیا ہے۔

خیالات نادان خلوت نشین بہم برزند عاقبت کفر و دین  
وہاں صحبت کو ترجیح ہے اور راز مسئلہ تکلم کا دین کی طرف مخلوق کی رہنمائی ہے تو  
جہاں بولنے میں اس نفع کی امید ہو وہاں تکلم کو خاموشی پر ترجیح ہے کما قیل  
بُنَمَائِ رَخْ كَرْ خَلْقَةَ وَالشُّونَدَ وَيَرَانَ بَرَآ آيہ  
بکھائے لاب کفر یاد از مردوزن برآ آید

### حدیث غیر ثابت

**۳۶۹- حدیث:** میں با دشاد عادل کے زمانہ میں پیدا ہوا ہوں اس کی کچھ اصل نہیں اور حلیمی نے شعب میں کہا ہے کہ یعنی نہیں باقی سعدیؑ کا جو شعر ہے سزدگر بدروش بن ازم چنان کہ سید بدor ان نو شیروان سواس کا باراں شخص پر ہے جس نے تقریباً تحریر اس کی حکایت کی ہے اور شیخ مخدور ہیں (کہ راوی پر حسن ظن کر کے نقل کر دیا) اور یہی عذر ہے تمام ان غیر ثابت حدیثوں میں جن کو صوفی اپنے کلام میں لے آئے ہیں۔

### بیداری کی خوبی

**۳۷۰- حدیث:** مومن ایک سوراخ سے دوبار نہیں ڈسا جاتا (یعنی من جرب المجرب حلت پر اللدامة)

**فائدہ:** اس حدیث میں اس پر دلالت ہے کہ بیداری مومن کی شان سے ہے اور اس میں ان لوگوں پر رہے جو بھولے پن اور یقوتی کو کمالات ولایت سے سمجھتے ہیں

(اور اس پر تعریف کرتے ہیں کہ فلاں شخص بڑے بزرگ ہیں ان کو یہ بھی خبر نہیں کرو پے کے کتنے پیسے ہوتے ہیں اگرچہ ایسا ہونا کچھ عیب بھی نہیں مگر کوئی کمال بھی نہیں) اور جو وارد ہوا ہے کہ مومن دھوکہ میں آ جانے والا اور کریم ہوتا ہے (جس سے ظاہراً معلوم ہوتا ہے کہ بھولا ہونا کمال اور درج کی بات ہے) سو یہ بنا بر حسن ظن کے قبل تجربہ ہے (یعنی تجربہ کے قبل تو حسن ظن کے سبب بعض اوقات دھوکہ میں آ جاتا ہے لیکن بعد تجربہ کے پھر دھوکہ نہیں کھاتا۔ تو دونوں حدیثیں جمع ہو گئیں) یا یہ دوسری روایت اس پر محمول ہے کہ وہ شان کرم کے سبب ایسی چیز میں جو دوسرے کے لئے نافع ہو اور اپنے لئے مضر نہ ہو رعایت کرتا ہے (دوسری آدمی سمجھتا ہے کہ میں نے اس کو دھوکہ دیدیا ایک یہ صورت ہے دونوں حدیثیوں کے جمع کرنے کی) یا یوں کہا جائے کہ حسن ظن (جو بھولے پن کی شکل میں ظاہر ہوتا ہے) اعتقاد میں ہے (یعنی سب کے ساتھ صلاح کا اعتقاد رکھتا ہے۔ کسی کے ساتھ بدگمانی جو ناجائز ہے نہیں کرتا) اور حرم (وہی قبط) اعتقاد میں ہے (یعنی معاملات میں بدوں تجربہ کے کسی پر اعتماد نہیں کرتا ایک یہ صورت ہے دونوں حدیثیوں کے جمع کرنے کی) اور ان دونوں کو سعدیؒ نے دو شعروں میں جمع کر دیا ایک یہ ہے۔

ہر کرا جامہ پارسا بنی پارسا دان و نیک مردانگار  
(یہ اعتقاد کے باب میں ہے) اور دوسری یہ  
غمہدارد آن شوخ در کیردر کہ دانہ ہمہ خلق را کیر بر  
(یہ اعتقاد کے باب میں ہے) اور اسی تیقظ میں یہ بھی داخل ہے کہ جو شخص طریقت  
کے حاصل کرنے میں انکو ایڈا پہنچاتا ہے اس طرح سے کہ ان پر سرکشی کرتا ہے (اطاعت  
نہیں کرتا) اور اپنی رائے کو پسند کرتا ہے (اور اسی کا اپیال کرتا ہے) وہ اس سے صحبت قطع کر  
دیتے ہیں (اور بدوں کافی تدارک کے پھر اس سے تعلق نہیں کرتے تو ان کا یہ عمل حدیث  
کے موافق ہے محل اعتراض نہیں اور اسی کے قریب ایک دوسری حدیث کا ضمن ہے  
یاتی علی الناس زمان هم ذئاب فمن لم يكن ذئباً أكلته الذئاب (اور  
دہ فی المقاصد الحسنة برواية الطبراني فی الاوسط عن انس مرفوعاً)

### حصہ سوم

اکثر احادیث من الجامع الصفیر للسيوطی و فتیلها  
ومن کنوز الحقائق على ترتیب حروف المعجم

### حرف الف

نَا الْهَلْ كے سامنے اظہار اور اہل سے علم چھپانے کی ممانعت  
۳۷۱- حدیث: علم کی آفت بھول جانا ہے اور علم کی اضاعت یہ ہے کہ اس  
کو ایسے شخص سے بیان کرو جو اس کا اہل ہو۔

فائدہ: اس میں طریق کے دو مسئلے مذکور ہیں۔ ایک ترغیب دینا ہے کہ علم نافع  
کے مذاکرہ پر اور اس علم نافع میں علوم طریقت بھی آگئے (اور مذاکرہ کی ترغیب) اس  
لئے (ہے) کہ نیان اکثر عدم مذاکرہ سے ہوتا ہے اور مذاکرہ اہل ہی کے ساتھ ہوگا  
کیونکہ غیر اہل کے سامنے بیان کرنے سے خود اس حدیث میں نہی ہے۔ پس حاصل  
اس کا اس بات کا امر ہوا کہ مسائل فن طالبین کو بتلاتے رہیں اور کسی بات کا امر کرنا اس  
کی ضد سے نہی ہوتی ہے طالبین سے ان مسائل کے اختصار نے کی ممانعت بھی ہوتی  
جیسے بعض بخیلوں کا شیوه ہے جو اپنے معلومات پر اتراتے ہیں اور اس کو ناپسند کرتے  
ہیں کہ ان علوم میں کوئی دوسرا ان کا شریک ہو جائے اور اللہ تعالیٰ ایسے لوگوں کو پسند نہیں  
فرماتے جو اترانے والے فخر کرنے والے ہوں جو خود بھی بجل کرتے ہیں اور دوسروں کو  
بھی بجل کی فرمائش کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ نے جو کچھ ان کو اپنے فضل سے دیا ہے اس  
کو چھپاتے ہیں اور دوسرا مسئلہ ناہلوں کے سامنے جو کغمی ہیں یا ممکر ہیں فن کے  
باریک مسائل کے بیان کرنے سے ممانعت ہے اور یہ سب عادت ہے محققین کی۔

### تواجد کی اصل

۳۷۲- حدیث: قرآن پڑھتے ہوئے روایا کرو (یعنی خدا تعالیٰ کی محبت یا

خیت سے) اور اگر رونا نہ آئے تو رونے کی صورت بناؤ۔

**فائزہ:** یا مل ہے تو اجد کی کیونکہ رونا وجد ہے اور رونے کی صورت بناتا تو اجد ہے مگر شرط یہ ہے کہ نیت صادق ہو یعنی رقت اور خشوع کا بیدار کرنا نمائش و شہرت کی نیت نہ ہو وہ تو حرام ہے۔ پس اہل تو اجد میں جو صادق ہیں ان پر ملامت نہ کی جائے گی اور جوان میں کاذب ہیں ان کی حمایت نہ کی جائے گی (اور من تشبیہ بقوم فہو منہم سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے کیونکہ تو اجد تکبہ ہے اہل وجد کیسا تھا اور قوم عام ہے اہل خیر والل شردوں کو)

### رزق غیر متوقعہ وسائل سے ملتا ہے

۳۷۳- حدیث: اللہ تعالیٰ کو اپنے مومن بندہ کو ایسی ہی جگہ سے رزق دینا

منظور ہے جہاں اس کا گمان بھی نہ ہو۔

**فائزہ:** جماعت صوفیہ میں اس شان کا صاف مشاہدہ ہوتا ہے تو یہ بہت صاف

شہادت ہے کہ یہ ایک لوگ اللہ تعالیٰ کے نزدیک مومن کامل ہیں۔

### سب سے بری خصلت

۳۷۴- حدیث: سب سے زیادہ مبغوض اللہ تعالیٰ کے نزدیک وہ ہے جو

ضدی جھگڑا ہو ہو۔

**فائزہ:** اسی جگہ سے تم اہل طریق کو دیکھتے ہو کہ وہ ایسے شخص سے خطاب بھی نہیں کرتے جو گفتگو میں پیچ کرنے والا ہوتا کہ گفتگو میں جھگڑے تک کی نوبت نہ آجائے (اور حدیث کی وعید میں داخل نہ ہو جائیں)۔

### قیام کے بعض خصائص

۳۷۵- حدیث: میرے پاس جریئل آئے اور کہا کہ اے محمد صلی اللہ علیہ

ولسم جتنا چاہو جیتے رہو مگر مرنے والے ضرور ہو اور جس سے چاہو محبت کرلو مگر اس سے جدا ہونے والے ضرور ہو اور جو چاہو عمل کرلو مگر اس کی جزا پانے والے ضرور ہو اور معلوم کرلو کہ مومن کا شرف (عبادت کے ساتھ) اس کی شب بیداری ہے اور اس کی

عزت اس کالوگوں سے مستغفی رہنا ہے۔

**فائدہ:** (حدیث میں) پہلے جملے سے مقصود موت کا یاد رکھنا ہے اور دوسرے جملہ سے مخلوق کے ساتھ زیادہ تعلق نہ رکھنا ہے اور تیسرا بے جملے سے جزا کا خیال رکھنا ہے اور اس کے ساتھ ہی قیام لیل اور لوگوں سے استغفار رکھنا بھی اور یہ سب صوفیہ کا گویا شعار ہے جیسا کہ ظاہر ہے۔

### بعض اعمال طریقت

۳۷۶- حدیث: حرام چیزوں سے بچارہ تو سب آدمیوں سے زیادہ عابد ہو جائے گا۔ اور اللہ تعالیٰ نے جو کچھ تیری قسمت میں لکھ دیا ہے اس پر راضی رہ تو سب آدمیوں سے زیادہ غنی ہو جائیگا اور اپنے بڑوی کے ساتھ سلوک کیا کرو موس (کامل) ہو جائے گا اور دوسرے لوگوں کے لئے اس چیز کو پسند کر جس کو اپنے لئے پسند کرتا ہے تو مسلمان (کامل) ہو جائے گا اور کثرت سے مت ہنسا کر کیونکہ کثرت سے ہنسنا قلب کو مردہ کر دیتا ہے۔  
**فائدہ:** یہ اعمال طریقت کے خاص مقامات سے ہیں۔

### عورتوں کے معاملہ میں بعض اہل طریق کی کمزوری

۳۷۷- حدیث: دنیا سے بچو اور عورتوں سے بچو کیونکہ ابليس تاک میں رہتا ہے گھات میں رہتا ہے اور وہ اپنے مختلف جالوں سے کسی جال پر مقیمین کے شکار کرنے کے لئے عورتوں (کے جال) سے زیادہ بھروسہ نہیں رکھتا۔

**فائدہ:** اس حدیث میں بجز اپنے محروم اور مٹکووحہ عورتوں کے دوسری عورتوں سے بہت سختی کے ساتھ بچنے کا حکم ہے اور اس باب میں وہ لوگ کثرت سے غلطی کرتے ہیں جو صوفیہ کی وضع میں رہتے ہیں کہ عورتوں کے معاملہ میں بہت ڈھیلا پن بر تھے ہیں اور بڑے سخت فتنوں میں بیٹلا ہو جاتے ہیں۔ ظاہری مفاسد میں بھی (مثلاً نظر بد و تلذذ بالکلام وغیرہ) اور باطنی مفاسد میں بھی (مثلاً میلان و یہجان) پس بچتے رہو بچتے رہو تم سب آدمیوں سے زیادہ پرہیز گا رہو جاؤ گے۔

مولانا رومیؒ نے جو عورتوں کے جال ہو جانے کا ذکر فرمایا ہے یہ حدیث اس کا مأخذ ہو سکتی ہے۔  
 دام رفتہ خواہم ایں آشکارا کہ عقل و صبر مردان میر بود  
 کہ بده زد تر رسیدم بر مراد کہ کند عقل و خرد را در خمار  
 کہ بسوزد چوں پنداشیں دل بر آن گوینا خور تافت از پرده رقیق  
 حذہ چوں یائیں و نسترن چوں تجلی حق از پرده شک  
 زال کر شم وزال دلان نیک شنگ

### شیخ کے مرتكب منکر ہونے پر مرید کا رویہ

۳۷۸- حدیث: عالم کی لغزش سے پھو اور اس کے رجوع کرنے کے منتظر ہو۔  
 فائدہ: حدیث کے معنی میرے نزدیک یہ ہیں کہ عالم سے اگر لغزش ہو جائے اور راہ صواب سے وہ عدول کرنے لگے تو اس باب میں اس کا اقتداء مت کرو لیکن اس سے قطع تعلق کر دینے میں بھی جلدی مت کرو بلکہ اس کے رجوع کے منتظر ہو اگر وہ رجوع کرے تو وہ بدستور لاائق مقداء ہے اور اگر رجوع نہ کرے تو اس کی اطاعت چھوڑ دو۔ اور شاستہ طریق پر اس سے علاقہ قطع کر دو اور اس میں طالب کا ادب (تعلیم کیا گیا) ہے شیخ کے ساتھ جب اس سے کوئی ایسی بات صادر ہو جو ظاہراً منکر ہے سو اگر وہ تاویل کو متحمل ہو تو اس کی محبت تک مت کرو کیونکہ نیک گمان رکھنا یہ طریق میں بہت بڑی چیز ہے خصوصاً شیخ کے ساتھ دلیل اس کی حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے جیسا ترمذی نے کتاب الفیقر قصہ مویٰ خضر میں روایت کیا ہے آپ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ رحمت فرمائے مویٰ علیہ السلام پر ہم کو اس بات کی تمنا ہوتی ہے کہ وہ صبر فرماتے (اور خضر علیہ السلام پر روک ٹوک نہ کرتے) تاکہ ان کی خبریں ہم سے اور بیان کی جاتیں سو دیکھو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس بات کی کیسی تمنا فرمائی کہ مویٰ علیہ السلام سکوت فرماتے اور سکوت کو نکیر پر کیسے ترجیح دی باوجود یہ کہ ایسے واقعات بھی دیکھے جو ظاہراً منکر تھے (یہ تو اس صورت میں ہے جب تاویل کا اختلال ہو) اور اگر وہ امر

تاویل کو متحمل نہ ہوتا (بھی جلدی مت کرو بلکہ) منتظر ہو کہ اگر وہ صواب کی طرف رجوع کرے تو اللہ تعالیٰ کے یہاں توبہ قبول ہے اور اگر وہ اس پر اصرار کرے تو اس کی صحبت چھوڑ دو اور کسی اور شیخ کو تجویز کر لو لیکن چونکہ اس نے تم کو تہاری حاجت کے زمانہ میں فائدہ پہنچایا ہے تو اس کے احسان کو مت بھولو اور اس کو ایذا مرت دو اور اس کی غیبت نہ کرو اور یہی ہے شائستہ طریق پر چھوڑ دینا اور یہ سب تفصیل اس میں تھی کہ اس کے ساتھ نباه کیا جائے یا اس سے قطع تعلق کر لیا جائے رہا اس منکر میں اس کی اقتداء کرنا سو اس میں کوئی گنجائش نہیں خواہ وہ تم کو اس امر کا حکم دے یا بدلو اس کے حکم کے خود اس کی تقلید کرنے لگو (کسی طرح گنجائش نہیں) اور یہ اقتداء نہ کرنا مراد ہے (حدیث کے) جزو اول سے (کہ عالم کی لفڑ سے بچو) اور اس کے ساتھ نباه کرنا خاص شرائط کے ساتھ جو قواعد شرعیہ سے ثابت ہیں (جیسا اور پر کی تقریر میں بیان کیا گیا) مراد ہے۔ (حدیث کے جزو ثانی سے (کہ اس کے رجوع کرنے کے منتظر ہو)۔

### احسان کا بدلہ دعا سے

۳۷۹- حدیث: اپنے (محسن) بھائی کو (احسان کا) بدل دیا کرو۔

(اس طرح سے کہ) اس کے لئے برکت کی دعا کیا کرو۔ کیونکہ آدمی جب اس (بھائی) کا کھانا کھائے اور اس کا پانی پیئے پھر اس کے لئے برکت کی دعا کر دے تو یہ (دعا کرنا) اس کا بدلہ ہو جاتا ہے ان (کھانے پینے والوں) کی طرف سے۔

فائدہ: اس حدیث میں محسن کے لئے دعا کا حکم ہے اور یہ (امر) صوفیہ کے لئے مثل امر طبعی کے ہے جو شخص ان کے ساتھ کوئی احسان کرتا ہے یا اس کے لئے بہت مبالغہ کے ساتھ دعا کرتے ہیں اگرچہ وہ احسان بہت ہی ادنیٰ چیز کا ہو سو یہ لوگ نعمت کی حقیقت کو دیکھتے ہیں (اور حقیقت کی روشنی میں مشترک ہے) اسکی مقدار کوئی دیکھتے (کر قلیل ہے)

### یارباشی کی محفلوں سے بچو

۳۸۰- حدیث: یارباشی کی مجلسوں سے بچوں یعنی ایسے رفیقوں سے بچو جو

باہم یارانہ رکھتے ہیں اور ایسے کلام کی کثرت کرتے ہیں جو نہ ذکر اللہ ہے نہ اس کے متعلق ہے (اور پختنے کا حکم) اس لئے (ہوا) کہ ایسی مجالس میں لغو اور لہو اور اضاعت واجبات واقع ہوتا ہے۔

**فائدہ:** اور ایسی صحبت سے بچنا ہی راز ہے اس عزلت کا جو صوفیہ کا معمول ہے کیونکہ اس زمانہ میں اکثر مجالس ایسی ہی ہوتی ہیں۔ پس ان پر یہ اعتراض لازم نہیں آتا کہ یہ تارک سنت ہیں کیونکہ شریعت میں اجتماع مطلوب ہے (اعتراض کا عدم لزوم ظاہر ہے کیونکہ ایسا اجتماع مطلوب اور مسنون نہیں بلکہ دوسرے دلائل سے منحی عنہ ہے)۔

### فتؤی دینے میں جرأت سے بچنا چاہئے

**۳۸۱- حدیث:** جو شخص فتویٰ دینے میں زیادہ جری ہو گا وہ دوزخ (میں جانے) پر زیادہ جری ہو گا۔

**فائدہ:** اسی وجہ سے تم حضرات صوفیہ کو دیکھتے ہو کہ (انہیں جو علماء بھی ہیں) وہ (بھی) فتویٰ دینے سے احتیاط کرتے ہیں اور اس کو ان لوگوں پر حوالہ کر دیتے ہیں جو اس میں مشغول ہیں لیکن اگر ضرورت ہی ہو جائے تو اور بات ہے۔ پس ان پر یہ اعتراض لازم نہیں آتا کہ یہ احکام کو چھپاتے ہیں۔ (جیسے بعض یہودہ اس کا الزام دینے لگتے ہیں کیونکہ یہ عیاد اس وقت ہے جب دوسرے طریق سے حاجت رفع نہ ہو سکے)۔

### رزق کی جدوجہد میں انہاک نہ ہو

**۳۸۲- حدیث:** دنیا حاصل کرنے میں سرسری سمجھ کرو (زیادہ انہاک مت کرو) ہر شخص کو وہی میسر ہوتا ہے جو اس کے لئے مقدر ہے۔

**فائدہ:** اور یہ طریقہ صوفیہ کے لئے مثل امر طبعی کے ہے کہ تحصیل دنیا میں اہتمام شدید نہیں کرتے اور اپنے نفس کو مصیبت میں نہیں ڈالتے۔

### طریقت کے لئے علم کی ضرورت

**۳۸۳- حدیث:** سب میں زیادہ بھوکا علم (نافع) کا طالب ہے (کہ اس

کواس کا نفع اور لذت دیکھ کر اس سے کبھی سیری ہی نہیں ہوتی) اور سب میں زیادہ شکم سیر وہ ہے جو اس کا طالب نہ ہو (بے رغبتی میں سیری سے تشبیہ دی گئی)۔

**فائدہ:** اس میں ان لوگوں کی اصلاح ہے جو علم دینی ضروری کا اہتمام نہیں کرتے اور وصول الی اللہ کی غرض سے سلوک کا دعویٰ کرتے ہیں اور اس سے بدتر وہ لوگ ہیں جو علم کی مذمت کرتے ہیں اور اس کو طریق کے لئے مضر سمجھتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ جہل اور بھگی سے محفوظ رکھے۔

## فرائض کے بعد سب سے زیادہ محبوب عمل

-۳۸۴- **حدیث:** سب سے زیادہ محبوب عمل اللہ تعالیٰ کے نزدیک بعد فرائض کے مسلمان پر مسرت کا داخل کرنا ہے میں کہتا ہوں کہ گویا یہ حدیث سنداً ضعیف ہے مگر قاعد شرع سے معلوم ہے حدیث صحیح میں حکم ہے کہ بشارت دیا کرو اور بشارت کے لئے مسرت لازم ہے اور یہ عادت حضرات صوفیہ میں مثل امر طبعی کے ہے۔

## فقراء سے محبت کرو

-۳۸۵- **حدیث:** فقراء سے محبت کرو اور ان کے پاس بیٹھا کرو اور عرب کے ساتھ دل سے محبت رکھا اور اپنے نفس میں تجھ کو جو عیب معلوم ہیں ان میں لگا رہنا دوسرے لوگوں کے پیچے پڑنے سے تجھ کو مانع ہونا چاہئے۔ (یعنی اپنی اصلاح میں مشغول رہو۔ دوسروں کی عیب جوئی اور عیب گوئی میں مت لگو) میں کہتا ہوں کہ فقراء سے مراد مفلس لوگ نہیں بلکہ وہ ہیں جن میں مسکینی اور پستی کی صفت ہوا گرچہ وہ اہل ثروت ہوں اور جامع صغير کی ایک دوسری حدیث میں ہے کہ علماء کے ساتھ ساتھ رہ رہو (یعنی مجالست میں بھی اور مطاوعت میں بھی) کیونکہ وہ دنیا کے بھی چراغ ہیں اور آخرت کے بھی چراغ ہیں پس دونوں حدیشوں کا مجموعاً اس بات کی رہنمائی کرتا ہے کہ مجالست اور اتباع اور محبت کے لئے وہ شخص منتخب ہے جو علم اور تواضع کا جامع ہو اور یہ جامعیت عالم صوفی ہی میں ہوتی ہے اور حدیث کا دوسرا جزو اس پر دال ہے کہ اپنے

شیخ کے اہل وطن سے محبت رکھنا بھی مطلوب ہے اور تیرا جزو اس پر دال ہے کہ اپنے نفس کی اصلاح میں مشغول رہنا دوسروں پر اعتراض کرنے سے مانع ہوتا ہے اور یہی مراد ہے لوگوں سے مانع ہونے سے اور دوسروں کی اصلاح کرنا مراد نہیں خصوصاً جو خود اصلاح چاہے کیونکہ اصلاح تو مامور بہ ہے تو اس سے کیسے ممانعت ہو گی البتہ اس اصلاح کے کچھ شرائط و موانع ہیں جو اپنے مقام میں منضبط ہیں۔

### میل جوں سے پچنے کی اصل

۳۸۶- حدیث: شہوہ خفیہ سے بچو (اس کی ایک صورت یہ بھی ہے کہ)

عالم اس بات کو پسند کرے کہ اس کے پاس لوگ بیٹھا کریں۔

فائدہ: اس میں اس کی نہ ملت ہے کہ لوگوں کو اپنی طرف کشش کرنے کی کوشش کی جائے اس طرح سے کہ ان کے ساتھ لطف وزمی اور شیریں کلامی کا برداشت اس غرض سے ہو کر لوگ اس کے تابع ہو جائیں کیونکہ یہ نفس امارہ کے امراض میں سے ہے اور مگنای میں سلامتی ہے پھر جب نوشتہ تقدیر کا وقت آئے گا اور اس پر خلعت ارشاد پہنایا جائے گا۔ لوگ خود بخود اس طرح متوجہ ہوں گے کہ وہ اس پر (اس باب میں) زبردستی کریں گے (یعنی یہ نہ چاہے گا اور لوگ لپیش گے اور یہی (شہوہ خفیہ نہ کوہ) محمل ہے۔ مولانا رومی کے ارشاد کا

منصب تعلیم نوعی شہوتے ست

ہر خیال شہوتے در رہ بتی ست

(یعنی تعلیم سے مراد وہ ہے جس سے مقصود اپنے لئے منصب حاصل کرنا ہو)

### دو شہرتوں سے بچو

۳۸۷- حدیث: دو شہرتوں سے بچو ایک صوف سے دوسرے خزے سے۔

فائدہ: (اس میں نہ ملت ہے جب شہرت کی اور شہرت کے لئے خاص لباس اختیار کرنے کی خواہ اظہار ترک زینت کے لئے ہو جیسے ریا کار صوفی درویشی کے اظہار کے لئے پہننے ہیں) خواہ اظہار حسن (وزینت) کے لئے ہو (جیسے ریا کار امراء

امیرانہ ایساں خالص ریشم یا مخلوط ابریشم کی خز کی دونوں تفسیریں ہیں اظہارشان کے لئے پہنچتے ہیں غرض قصد آنہ امیری ظاہر کرنے نہ فقیری)

### اللہ کی نعمتوں کا حق ادا کرو

**۳۸۸- حدیث:** اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کی مجاورت و ملاست کا حق اچھی طرح ادا کرو (اور) ان کو اپنے سے بھگاؤ مت (یعنی گناہ کر کے یا بے قدری کر کے۔ کیونکہ ایسا بہت کم ہوا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی نعمتیں کسی قوم کے پاس سے (معصیت یا کفران کے سبب) جاتی رہی ہوں اور پھر ان کے پاس واپس آئی ہوں۔

**فائزہ:** اسی وجہ سے تم حضرات صوفیہ کو دیکھتے ہو کہ وہ ان نعمتوں کی بھی بڑی قدر کرتے ہیں جن کو لوگ معمولی سمجھتے ہیں اور اتنی قدر کرتے ہیں کہ لوگ اس سے تعجب کرتے ہیں (چنانچہ اگر ان کے پاس ایک پیسہ بھی آتا ہے تو بہت بشاشت سے اس کو لیتے ہیں اگرچہ اس سے دل کو لگاؤ نہیں ہوتا۔

دوسروں کے لئے وہی پسند کرو جو اپنے لئے پسند کرتے ہو

**۳۸۹- حدیث:** اور لوگوں کے لئے وہی بات پسند کرو جو اپنے نفس کے لئے پسند کرتا ہے۔ (ایسا کرنے سے تو (کامل) مسلمان ہو جائے گا۔

اس میں دلالت ہے حضرات صوفیہ کے کامل مسلمان ہونے پر کیونکہ وہ اس وصف میں دوسرے لوگوں پر سبقت رکھتے ہیں۔

### مساکین سے محبت اور میل جوں

**۳۹۰- حدیث:** مساکین سے محبت رکھو اور ان کے پاس بیٹھا کرو۔

**فائزہ:** مساکین سے محبت رکھنا اور (ان کی خاطر کرنا) اور ان کے پاس بیٹھنا (اور ان کے قرب سے عار و نفرت نہ کرنا جیسا مذکور ہے) یہ حضرات صوفیہ کے لئے مثل امور طبیعہ کے ہے۔

## جانوروں تک کا خیال کرو

**۳۹۲- حدیث:** (جانور پر) اساب ذرا پیچھے ہٹا کر رکھو کیونکہ (بہت آگے بڑھا کر رکھنے سے) اس کے ہاتھ (بوجھ پڑنے سے) گویا بندھ جاتے ہیں اور (بہت پیچھے بھی مت رکھو) (اس سے) گویا پاؤں بندھ جاتے ہیں۔ سب اس ارشاد کا یہ تھا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک اونٹ کو دیکھا جس کا بوجھ اس کے ہاتھوں کی طرف بڑھا ہوا رکھا تھا اس لئے آپ نے یہ ذکر فرمایا اور مقصود آپ کا جانور کے ساتھ نہی کرتا ہے جہاں تک ممکن ہو۔

**فائدہ:** اس میں صوفیہ کی فضیلت معلوم ہوتی ہے کہ وہ حضرات ایسے دقاوی کی ہر ایک کے لئے رعایت کرتے ہیں۔ حتیٰ کہ جانوروں کے لئے بھی (جس کا سبب ترم و انصاف کا مکمال ہے)

## اعمال ظاہری کی کمی بھی مضر نہیں

**۳۹۲- حدیث:** اپنے دین میں اخلاص پیدا کر پھر تجھ کو عمل (ظاہری) میں سے قلیل بھی کافی ہوگا۔

**فائدہ:** اسی مقام سے تم صوفیہ کو دیکھتے ہو کہ اخلاص کے لئے ان کا اہتمام سکشیر اعمال کے اہتمام سے زیادہ ہوتا ہے یہاں تک کہ بعضوں کی نسبت عام لوگوں کا خیال ہوتا ہے کہ ان کے اعمال قلیل ہیں۔

اور وہ لوگ یہ نہیں سمجھتے کہ اس شخص کا عمل باطنی قلیل نہیں جو کہ اس حدیث کی رو سے اعمال ظاہرہ زاہدہ سے افضل واکمل ہے۔

## خاموشی کی فضیلت

**۳۹۳- حدیث:** اپنی زبان کو حفوظ رکھ گر کلام خیر سے۔

**فائدہ:** اور اسی لئے اکثر صوفیہ میں سکونت کو تکلم پر غالب دیکھتے ہو کیونکہ کلام خیر قلیل ہی ہوتا ہے باقی جس کو اس کی توفیق عطا ہو جائے کہ اس کے کلام میں خیر

غالب رہتی ہو وہ تکشیر فی الکلام سے بھی پاک نہیں رکھتا اور ایسا شخص عین کثرت کلام کی حالت میں بھی اس حدیث پر عامل ہے (جیسا ظاہر ہے)۔

### اجمیع صفات صوفیہ

۳۹۴۲۔ حدیث : اللہ تعالیٰ نے جس (عبادت) کو تجوہ پر فرض کیا ہے اس کو (چھی طرح) ادا کر تو تمام آدمیوں سے زیادہ عابد ہو جائے گا اور جس چیز کو اللہ تعالیٰ نے تجوہ پر حرام کیا ہے اس سے پرہیز کر تو سب آدمیوں سے زیادہ پرہیز گار ہو جائے گا اور اللہ تعالیٰ نے جتنا تیراحصہ مقرر فرمایا ہے تو اس پر راضی رہ تو سب آدمیوں سے زیادہ غنی ہو جائے گا۔

فائدہ : یہ حدیث محققین صوفیہ کی خصال کی جامع ترین ہے کیونکہ وہ حضرات فرائض کا سخت اہتمام کرتے ہیں اور دوسرے (غیر متحقق) لوگوں کا اہتمام نوافل میں فرائض سے زیادہ ہوتا ہے کیونکہ اس میں عوام میں زیادہ شہرت ہوتی ہے اس خیال سے کہ فرائض میں تو عوام و خواص سب برابر ہوتے ہیں (تو خواص کا عوام سے کیا اقتیاز ہوا) اسی طرح محققین معاصری سے بچنے کا اہتمام کسب فضائل سے زیادہ کرتے ہیں اور دوسرے لوگوں کا اہتمام فضائل میں زیادہ ہوتا ہے جس کا وہی راز ہے کہ لوگوں میں اس سے زیادہ شہرت ہو جاتی ہے کیونکہ فضائل کی ایک صورت ہے جو مشاہدہ میں آتی ہے بخلاف ترک معاصی کے کہ اس کی کوئی صورت نہیں کیونکہ ان کے ترک عدی ہے (جیسے غیبت نہ کرنا بندگاہ نہ کرنا براخیال نہ لانا، کہ سالہاں سال بھی دوسرے کو ان کا پتہ نہیں لگتا بخلاف تسبیح و تہلیل و نوافل کے کہ ان کا سب مشاہدہ کرتے ہیں) اسی طرح اس حدیث میں محققین کی غناء کی بناء بیان کی گئی ہے لیکن حق تعالیٰ کی تقسیم پر راضی رہنا نہ کہ اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کا تحریر سمجھنا جیسے مکبرین کی عادت ہے (کہ ان کی غناء کی بناء تحریر نہم حق ہے جو کفران ہے اسی لئے یہ لوگ بڑی چیز سے اسی مستغنى نہیں ہوتے جیسے چھوٹی چیز سے استغنا ظاہر کرتے ہیں بخلاف عارفین محققین کے کہ وہ جیسے بڑی چیز کی قدر کرتے ہیں ویسی چھوٹی چیز کی مگر طبع نہ اس کی کرتے ہیں نہ اس کی)۔

## صوفیہ کا سب سے بہتر اخلاق

**۳۹۵ - حدیث:** دوسروں کے کامل حقوق ادا کرو اور اپنے حقوق سرسری درجہ بھی قبول کرو اور لوگوں سے تعریض چھوڑ دو ان خصال کی بدولت ان لوگوں سے کفایت کر لئے جاؤ گے (یعنی تم کو کوئی شر نہ پہنچائے گا)۔

**فائدہ:** اس میں اخلاق کا مغز بتلایا گیا ہے۔ یعنی لوگوں کے جو حقوق اپنے ذمہ ہیں ان کو کامل طور پر ادا کرے اور اپنے جو حقوق دوسروں کے ذمہ ہیں ان میں چشم پوشی کرے اور لوگوں (کے اقوال و افعال و معاملات) سے کوئی تعریض نہ کرے جب تک (حاء یا شرعاً) ضرورت شد یہ نہ ہو۔ سو یہ اخلاق بناء ہیں راحت ظاہری و باطنی کی اور یہ اخلاق صوفیہ میں مثل امور جملی کے ہیں (اس سے فضیلت اس جماعت کی ثابت ہوتی ہے)

## آداب لباس میں نیت کا داخل

**۳۹۶ - حدیث:** جب اللہ تعالیٰ مجھ کو مال عطا فرمائے تو مجھ پر وہ مال نظر بھی آنا چاہئے کیونکہ اللہ تعالیٰ اس کو پسند فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے دیے ہوئے مال کا اچھا اثر اپنے بندہ پر دیکھیں (اور باوجود وسعت) مفلسانہ صورت کو اور (لوگوں کے سامنے) مفلسانہ صورت بنانے کو پسند نہیں فرماتے۔

**فائدہ:** (اس میں تعلیم ہے کہ خوش لباسی میں یکسانیت رکھے (یعنی اظہار نعمت نہ کہ اترانا اور دوسروں کو حقیر سمجھنا اور اس میں ایسے شخص کو جو کہ خوش لباسی پر قادر ہوا س کی ممانعت ہے کہ ایسا لباس پہنے جس سے شبہ ہو کہ یہ فقر و فاقہ میں بنتا ہے اور اس حکم میں دوسرا دلائل سے یقید ہے کہ (خوش لباسی کے دوسرے) موانع بھی مرتفع ہوں مثلاً لباس پہن کر اینٹھے مڑوڑ کرنا اور اس شخص پر اس کا احتمال ہو اور اس کو غیر مزین لباس پہننے کا حکم دیا جائے گا اور اس (کے فیصلہ) میں قلب سلیم کی طرف رجوع کیا جائے گا۔ یعنی اس سے شہادت لیں گے جیسے کاملین کے قلوب ہوتے ہیں اور یہی معانی ہیں علامہ حنفی کے قول کے۔ (اس حدیث کے متعلق) کہ اس مضمون کا موقع اس وقت ہے جب

تو کسی ایسے شیخ کے ماتحت نہ ہو جو تیرے تزکیہ کے لئے تیری تربیت کرتا ہو (یعنی تو تربیت سے مستغفی ہو گیا ہو اور خود قلب سلیم عطا ہو گیا ہو) کیونکہ ایسے وقت میں (یعنی جب تو شیخ سے مستغفی نہ ہوا ہو) تیرے لئے اولیٰ یہ ہے کہ موٹے جھوٹے کپڑے پہنے (تاکہ نفس میں کوئی خرابی پیدا نہ ہو جائے) پھر جب تیرا قلب (ان رذائل سے پاک ہو جائے تو تیرے لئے اولیٰ یہ ہے کہ اچھا لباس پہنے اہا اور کبھی موٹے کپڑے پہنے کو تواضع کی وجہ سے ترجیح ہو جاتی ہے (اس کی فضیلت دوسری حدیث میں آئی ہے) اور اس باب میں اہل طریق کی عادت مختلف ہے۔ بعض اچھے لباس پہننے ہیں اظہار نعمت کی وجہ سے بعض موٹے جھوٹے کپڑے پہننے ہیں تواضع اختیار کرنے کے لئے اور ہر ایک کو اس کی نیت پر اجر ملتا ہے اور سب سنت نبویہ کے قرع ہیں (جیسا اور گزر اکہ دونوں میں حدیث وارد ہے) پس تو کسی پر طعن و اعتراض مت کرنا۔

### علم کی حرص اور اس کا تعین

۳۹۷- حدیث: جب مجھ پر کوئی ایسا دن آئے جس میں ایسے علم میں ترقی نہ کروں جو مجھ کو اللہ تعالیٰ سے قریب کر دے تو اس دن کے طلوعِ شمس میں مجھ کو برکت نصیب نہ ہو۔

فائدہ: یہ حدیث دو امر پر دلالت کرتی ہے ایک ترقی علم پر حرص کے واجب ہونے پر کیوں کر دعید جو بے برکتی کی دعا سے مفہوم ہو رہی ہے ترک واجب ہی پر ہو سکتی ہے اور اسی مقام سے تم اہل طریق کو دیکھتے ہو کہ متینی فی الطریق ہو کر کبھی اپنے شیوخ سے (بلا ضرورت) جدا نہیں ہوتے بوجہ حرص زیادات علوم و معارف کے درسے علم مطلوب کی تعین پر دلالت کرتی ہے اور وہ علم مطلوب وہ علم ہے جس سے قرب حق میں ترقی ہو اور اس کے مساوا درسے علوم اگر علم مطلوب کے خادم ہوں تو وہ اسی کے ساتھ ملحق ہیں اور اگر خادم نہ ہوں تو وہ علم نہیں۔

### زار کی تکریم

۳۹۸- حدیث: جب تمہارے پاس کسی قوم کا معزز شخص آئے تو اس کی

عزت کرو اور ایک روایت میں شریف کا لفظ آیا ہے۔

**فائدہ:** اور ایسے لوگوں کا اکرام صوفیہ کی عادات میں سے ہے۔ بدھ فرق کے ایک آنے والے میں اور دوسرا آنے والے میں اور ظاہر اطلاق الفاظ حدیث کا بھی ہے اور اسی اطلاق کو ہنی نے لیا ہے کہ کریم کی تفسیر کی ہے یعنی کسی قوم کا شریف ہو کیونکہ اگر اس کا اکرام نہ کیا جائے تو اس کو کینہ ہو جائے گا پس اس کا اکرام دفع ضرر کے لئے مطلوب ہے اگرچہ وہ کافر ہو جہاں اس کا اکرام نہ کرنے سے ضرر کا خوف ہوا ہے اور اسی طرح اگر مطلق آنے والے کا اکرام کرنا مصلحت وقت ہو۔

### مصیبتوں میں بعض حکمتیں ہیں

**۳۹۹- حدیث:** جب اللہ تعالیٰ کسی بندہ سے محبت فرماتا ہے تو اس کو کسی

المصیب میں) بتلا فرماتا ہے تاکہ اس کے نالہ وزاری کو نہ۔

**فائدہ:** اور جو شخص یہ حکمت سمجھ گیا وہ حکم قضائے ناراض بھی نہ ہو گا اور دعائیں مشغول بھی ہو گانہ اس کی حالت محبوب کی طرح تفریط کی ہو گی کہ شکایت کرے اور نہ مغلوب الحال کی طرح افراط کی ہو گی کہ دعا بھی نہ کرے (یعنی ابتلاء کے وقت عوام کو محبوبین کی عادات بجائے رضا بالقضائے شکایت کی ہے اور یہ تفریط اور کوتاہی ہے۔ حکم مطلوب میں اور خواص مغلوبین کی عادت یہ ہے کہ وہ دعا کو بھی خلاف تقویض کر جائے ہیں اور یہ افراط اور غلو ہے گوہ اس میں غلبہ حال کے سبب محدود ہیں مگر تحقیق سے ضرور دور ہیں تحقیق یہ ہے کہ دعا اور تقویض میں کچھ تنافی نہیں کیونکہ محقق عین دعا کی حالت میں اس پر بھی عازم ہے کہ اگر یہ حاجت پوری نہ ہوئی میں اس پر بھی راضی رہوں گا تو دعا اور رضا دونوں جمع ہو گئے اور یہ عزم رضا بعد مل الاجماع عزم بالمسئلة والا لاجح کے جو کہ حدیث لغير المسللة و حدیث ان اللہ محب احسین فی الدعائیں مامور بہ و مطلوب ہے نیز منافی نہیں ایک عزم حال پر ہے اور ایک عزم احتمال مال پر ہے اور دونوں میں تصادم و تزاہم نہ ہونا ظاہر ہے خوب سمجھ لو۔

**اللہ کے نزدیک محبوب یا مبغوض ہونے کی بعض علامتیں**

**۳۰۰- حدیث:** جب اللہ تعالیٰ کسی بندہ سے محبت فرماتا ہے اس کی محبت فرشتوں کے قلب میں ڈال دیتا ہے۔ اور جب کسی بندہ سے بغض فرماتا ہے تو اس کا بغض فرشتوں کے قلب میں ڈال دیتا ہے۔ پھر وہی محبت یا بغض آدمیوں کے قلوب میں ڈال دیتا ہے۔

**فائدہ:** یہ بڑی علامت ہے عند اللہ محبوب یا مبغوض ہونے کی اور اسی محبت اور بغض کی جو آدمیوں کے قلب میں ہوتی ہے شان ایسی ہوتی ہے جیسے فرشتوں کے قلوب میں ہوتی ہے یعنی بدلوں توقع کسی نفع اور بدلوں خوف کسی ضرر کے (ایسی محبت یا بغض علامت ہے حب و بغض عند اللہ کی) اور جو محبت کسی نفع یا ضرر کے سبب ہواں کا اعتبار نہیں (وہ اس کی علامت نہیں)۔

### مومن کے لئے سب سے بڑی بشارت

**۳۰۱- حدیث:** جب اللہ تعالیٰ موحدین کو آتش دوزخ میں (داخل کرے گا ان کو اس میں موت دے دیں گے پھر جب اس سے نکلنے کا ارادہ کریں گے اس وقت ان کو عذاب کی تکلیف پہنچا دیں گے۔

**فائدہ:** یہ حدیث مومنین کے لئے بڑی بشارت ہے جو ان کے لئے رجاء کو قوت دیتی ہے اور اسی وجہ سے تم صوفیہ کو دیکھتے ہو کہ اہل ایمان میں سے کسی کو حقیر نہیں سمجھتے اگرچہ وہ (گناہوں کے سبب) مسحت نار ہی کا ہو کیونکہ ان کی نار اہل کفر کی سی نار نہ ہو گی جیسا کہ یہ حدیث تصریح کیا اس پر شاہد ہے کہ مومنین میں عذاب کی حالت میں بھی مر جو ہوں گے تو یہ حضرات ایسے لوگوں کی تحقیر سے شرما تے ہیں جو مر جو ہوں۔

اللہ تعالیٰ کو پسندیدہ ہوں اور اس مضمون کی ایک اور حدیث بھی ہے جو اسی کتاب میں مسلم و مند احمد و ابن ماجہ سے مردی ہے جو عربی حصہ میں مع فوائد لکھ دی ہے)

### خواب پر پیشائ کا سبب

**۳۰۲- حدیث:** جب اللہ تعالیٰ کسی بندہ کے ساتھ بھلانی کا ارادہ فرماتے ہیں تو اس

کو خواب میں عتاب فرماتے ہیں (یعنی اس کو خواب میں کوئی پریشان واقعہ کھلا دیتے ہیں)۔

**فائزہ:** یہ حدیث اس پر دال ہے کہ بعض ابراخواب بھی بندہ کے لئے اچھا ہوتا ہے چونکہ اس سے استدلال ہوتا ہے کہ اس شخص سے کوئی محصیت صادر ہو گئی ہے سو وہ اس سے توبہ کر لیتا ہے تو وہ خواب (اس طرح سے) اس کے لئے خیر ہو جاتا ہے اور اسی مقام سے تم عارفین کو دیکھتے ہو کہ ہر غیر اختیاری واقعہ کو حکمت اور رحمت سمجھتے ہیں اور اس سے (مناسب) نفع حاصل کرتے ہیں۔

### اگر خدا کی محبت چاہو

۳۰۳۔ **حدیث:** جب تو چاہے کہ اللہ تعالیٰ تجوہ سے محبت کریں تو دنیا کو مبغوض

رکھا اور جب چاہے کہ لوگ تجوہ سے محبت کریں تو زاید نیا کوان، ہی کی طرف پھینک دو۔

**فائزہ:** اس فعل میں یعنی فضول دنیا کے ترک میں یہ اثر ہونا یعنی لوگوں کے

قلوب میں محبت ہو جانا بالکل مشاہدہ بھی کس درجہ کا۔

### مذہب ابا حیہ کا بطلان

۳۰۴۔ **حدیث:** جب اللہ تعالیٰ کسی بندہ کو محبوب رکھتا ہے اس کو گناہ ضرر

نہیں پہنچا سکتا۔

**فائزہ:** اس کا یہ مطلب نہیں کہ وہ گناہ تو کرتا ہے مگر وہ اس کو مضر نہیں ہوتا۔ (اس

طرح سے کہ وہ اس کے لئے مباح ہو جاتا ہے) جیسا فرقہ ابا حیہ اس طرف گیا ہے (کہ

کاملین ایسے درجہ پر پہنچ جاتے ہیں کہ ان کے لئے حرام بھی حلال ہو جاتا ہے نعمۃ اللہ منہ)

بلکہ مراد یہ ہے کہ اس سے گناہ ہی نہیں ہوتا جس سے ضرر ہو اور اگر احیاناً صادر ہو جاتا ہے تو

وہ توبہ اور استغفار کر لیتا ہے۔ جس سے اس کا ضرر محظوظ ہوتا ہے اور اسی باب سے یہ حدیث

ہے (اہل بدر کے خطاب میں) کہ تم جو چاہو کرو میں نے تمہاری مغفرت کر دی۔ اس میں

لفظ مغفرت نص ہے کہ گناہ گناہ رہتا ہے (جب ہی تو مغفرت اس سے متعلق ہوتی ہے)

اور اگر گناہ مباح ہو جاتا تو عبارت کا حق یہ تھا کہ میں نے مباح کر دیا احلال کر دیا۔

کم کھانے سے باطن منور ہوتا ہے

۳۰۵- حدیث: جب تم میں کوئی شخص کھانے میں تقلیل کرتا ہے تو اس کا باطن نور سے بھر جاتا ہے۔

فائدہ: اور یہ امر ایسا مشاہد ہے جس میں شک ہی نہیں ہو سکتا اور یہ تقلیل طعام صوفیہ کی عادات عامہ سے ہے مگر کسی خاص عارض کے سبب (اس کے خلاف ہو جاتا ہے) اور مراد قلت سے وہ درجہ مراد ہے جس میں ادائے حقوق مطلوب سے خواہ وہ حقوق اللہ ہوں یا حقوق العباد ہوں عاجز نہ ہو جائے (اور سعدی نے گویا اسی کا ترجمہ کیا ہے اندر ورن از طعام خالی دار نادر و نور معرفت بینی

جب کچھ کھاؤ تو کچھ بچاؤ

۳۰۶- حدیث: جب تم کھانا کھاؤ تو کچھ بچاؤ۔

فائدہ: اس میں جو مصلحتیں ہیں ظاہر ہیں اور بڑی دقیق مصلحت یہ ہے کہ اس میں کھانا پیش کرنے والے کی راحت ہے۔ اور اس کے اس وہم کا قطع کرنا ہے کہ کہیں کھانے کی حاجت نہ رہ گئی ہو۔ خواہ وہ پیش کرنے والا میزبان ہو یا کوئی خادم ہو۔ مگر والوں میں سے یا کوئی دوسرا اور یہ نہایت لطیف خلق ہے اور میں خدا تعالیٰ کی جس نے اس خلق کی رعایت قدیم زمانہ سے میرے قلب میں القاء فرمائی ہے۔ اس پر حمد کرتا ہوں کہ یہ میرا خیال حدیث کے موافق ہو گیا اور حدیث میں جو برتن چائے والے کی فضیلت آئی ہے اس کا محل یہ ہے کہ جب چھوڑنے میں کوئی مصلحت نہ ہو اور برتن میں کوئی معتدلبہ مقدار طعام کی باقی نہ ہو۔

قبولیت توبہ کی علامتیں

۳۰۷- حدیث: جب بندہ توبہ (خالص) کرتا ہے (جو مقبول ہو جاتی ہے) اللہ تعالیٰ اس کے گناہ (ملائکہ) حافظین اعمال کو بھی بھلا دیتا ہے اور اس کے جوارح کو بھی (بھلا دیتا ہے) اور زمین کے نشانات کو بھی بھلا دیتا ہے۔ (یعنی جس جگہ وہ

معصیت کی تھی جو قیامت میں گواہی دیتی) یہاں تک کہ وہ شخص اللہ تعالیٰ سے ایسی  
حالت میں ملتا ہے کہ اس پر گناہ کا کوئی گواہی دینے والا نہیں ہوتا۔

**فائدہ:** ملول حدیث کا ظاہر ہے اور اس حدیث سے اس مضمون کو بھی بطور قیاس  
کے جو بعض عارفین سے منقول ہے کہ محلہ علمات قبول کے توبہ یہ بھی ہے کہ بندہ گناہ کو  
بھول جاتا ہے کیونکہ قلب جس سے گناہ یاد رہتا ہے وہ بھی مثل جوارح کے ہے جیسا  
مفسرین نے اس آیت کی تفسیر میں کہا ہے ان لسمع و ابصر انخ کہ ان سے سوال ہو گا  
تاکہ یہ صاحب اعضاء پر شہادت دیں (تو شاہد ہوں میں قلب بھی داخل ہو گیا تو قلب سے  
بھی گناہ کو بھلا دیا جاتا ہے) اور یہ راز تو آخرت میں ہے اور دنیا میں اس کا یعنی بالخصوص  
قلب سے بھلا دینے کا یہ راز ہے کہ گناہ کا یاد ہونا بعض اوقات بعض سالکین کے لئے  
انشراح کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہونے سے طبعی حجاب ہو جاتا ہے (اور حکمت  
اللہ یہ بھی بعض کی مصلحت سے طبعی حجاب کو بھی رفع فرمادیتی ہے) اور میرے نزدیک یہ  
ہے کہ یہ (بھول جانا) نہ لازم ہے نہ دائم ہے کیونکہ بعض سالکین کی عقل طبیعت پر غالب  
ہوتی ہے۔ تو ایسے شخص کو یہ یاد ہونا توجہ سے مان نہیں ہوتا۔ پس یہ علامت بعض افراد قبول  
کی ہے نہ کہ سب کی (تو یہ ممکن ہے کہ نیاں ہو جائے اور تو قبول نہ ہو بلکہ نیاں بوجہ  
غفلت کے ہو اور یہ بھی ممکن ہے کہ توبہ قبول ہو جائے اور نیاں نہ ہو بلکہ اس مصلحت سے  
یاد رہے کہ ہمیشہ استغفار کر کے مدارج قبول میں ترقی کرتا رہے۔

### طبعیوں کی رعایت

**۳۰۸- حدیث:** جب کوئی شخص اپنے بھائی (مسلمان) کے کپڑے یا بدنسے کوئی چیز (ہٹانے کے لئے) لے (جیسے کوئی تنکاوغیرہ بال میں لگ جاتا ہے اور دوسرا  
اس کو نکال دیتا ہے) تو چاہیئے کہ اس کو وہ چیز دھکلا دے اور ایک روایت میں لینے کی جگہ  
یہ ہے کہ جب کوئی (ایسی چیز) دور کرے اور لینے کے معنی یہ ہیں کہ اس کے بدنسے  
کپڑے پر سے تنکاوغیرہ الگ کروے اسی طرح ہے شرح عزیزی میں (جیسا اور پر بیان

کیا گیا) اور غنی کے حاشیہ میں (اس کی حکمت یہ بیان کی گئی) ہے تاکہ محبت کا سبب ہو کہ جب وہ دیکھے گا نہیں بعض اوقات اس کوشش ہو گا کہ میرے ساتھ تسریخ کرتا ہے (یعنی دیکھ کر تو سمجھے گا کہ اس کو میرا اتنا خیال ہے کہ میری ذرا سی بدنمائی بھی اس کو گور نہیں اس کے ازالہ کا اہتمام کرتا ہے اور اس کا موجب ازدواج محبت ہونا ظاہر ہے ورنہ بے دیکھے شبہ ہو سکتا ہے کہ میرے بدن یا کپڑے کو نوچ کر میرے ساتھ دل لگی کرتا ہے۔

**فائدہ:** اس حدیث میں (اپنے رفتق کی خدمات کی) کس قدر رعایت ہے جیسا کہ ظاہر ہے اور ایسی رعایتیں صوفیہ میں مثل امور طبیعیہ کے ہیں (کسی وقت غفلت یا کوتاہی نہیں ہوتی)۔

### قوت علمیہ اور قوت عملیہ میں کاملیت

**۳۰۹ - حدیث:** جب کسی طالب علم کو طالب علمی کی حالت میں موت آجائے تو وہ شہید ہو کر مرتا ہے۔

**فائدہ:** علم (یعنی دینی) اپنے جمیع انواع کو شامل ہے اس میں اصلاح باطن کا علم بھی آگیا۔ پس حدیث اس پر دال ہے کہ اس میں جو شخص مشغول ہو اگر وہ اشاء سلوک میں مر جائے اس کو کامل اجر ملتا ہے اور شہید ہونے کا یہی مدلول ہے کیونکہ شہید کی حقیقت یہی ہے جو قوت عملیہ میں کامل ہو۔ جیسا صدقیق وہ ہے جو قوت علمیہ میں کامل ہو۔

**۳۱۰ - حدیث:** جب تیرے جی میں کوئی چیز کھکھے تو اس کو چھوڑ دے۔

**فائدہ:** حدیث صراحةً صوفیہ کے اس قول پر دلالت کرتی ہے کہ عمل میں مخف فتویٰ پر اکتفاء نہ کرے بلکہ جو چیز دل میں کھکھے اس کو بھی چھوڑ دے اگرچہ فتویٰ اس کی اباحت کا ہو جائے اور یہ ترک میں ہے جیسا کہ حدیث کے صریح الفاظ اس پر دال ہیں اور یہ فعل میں نہیں پس جس چیز کے ترک کافتویٰ دیا جائے اس کو فعل میں نہ لائیے اگرچہ قلب اس کے جائز ہونے کا فتویٰ دیتا ہو پس (اس تفصیل کے بعد) حدیث میں ایسے شخص کو نجاش نہیں (جو شریعت سے) آزاد اور طریق کا مدعی ہے (جو یوں کہتے

ہیں کہ دیکھو حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ شریعت کے علاوہ جائز ناجائز کا معیار کوئی اور چیز ہے کہ اس کے سامنے فتویٰ بھی معتبر نہیں وجد گنجائش نہ ہونے کی ظاہر ہے کیونکہ حدیث میں حلال میں احتیاط کی گئی ہے۔ حرام میں وسعت نہیں دی گئی اور احتیاط خود مقاصد شرع سے ہے تو شریعت کا ججت نہ ہونا اس سے کیسے معلوم ہوا خواب سمجھ لو)۔

امور اختیاری میں اہتمام اور امور غیر اختیاری میں عدم اہتمام

۳۱۱- حدیث: جب تم کو کسی سے حسد پیدا ہو تو حد سے مت نکلو اور جب تم کو (کسی سے) بدگمانی پیدا ہو تو درپے تحقیق مت ہو اور جب تم کو (کسی کام میں) بدشگونی کا خیال پیدا ہو تو (اس) کام کو کر گزو (یعنی اس کام سے رکنیں) اور اللہ تعالیٰ پر توکل کرو۔ اور حد سے نہ نکلنے کا مطلب یہ ہے کہ محسود کی نعمت کے زوال میں سعی مت کرو اور درپے تحقیق نہ ہونے کا مطلب یہ ہے کہ (اس واقعہ کا تجسس مت کرو اور اس شخص کی آمد و رفت کے موقع کی تلاش مت کرو اور اس کام کو کر گزرنے کا مطلب یہ ہے کہ اس بدشگونی کی طرف التفات مت کرو اور اپنے مقصود کو کر گزو شرح عزیزی اور حاشیہ خفی میں اسی طرح ہے اور لاتحققوا کے معنی (جو کہ بدگمانی کے متعلق فرمایا ہے) یہ بھی ہو سکتے ہیں کہ اس بدگمانی کو (محقق اور) یعنی مت سمجھو اور اس تجسس سے اشارة و مقدمہ میں کے حالات کا تجسس مستثنی ہے۔

فائدہ: اس حدیث میں تصریح ہے کہ بندہ امور غیر اختیاریہ کا مکلف نہیں سو ایسے امور سے فکر میں نہ پڑنا چاہئے (مثلاً یہ کہ حسد کا خیال کیوں پیدا ہوا اور یہ بدگمانی کیوں پیدا ہوئی اور یہ بدشگونی کیوں پیدا ہوئی) بلکہ صرف امور اختیاریہ کا مکلف ہے۔ (اور وہ امور اختیاریہ ان امور غیر اختیاریہ کے مقتضا پر عمل کرتا ہے) پس حسد اور بدگمانی اور وہ سو سہ بدگمانی کا یہ امور غیر اختیاریہ ہیں سو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ حکم نہیں فرمایا کہ ان چیزوں کا نقش سے ازالہ کرنا چاہئے۔ صرف یہ حکم فرمایا کہ ان کے مقتضا پر یعنی تجاوز عن الحد اور تحقیق ظن اور ترک فعل مقصود پر عمل نہ کیا جائے اور یہ مسئلہ گویا نصف سلوک ہے پس غور کرو اور شکر کرو۔

## پریشان کن باتوں کی مذمت

۳۱۲- حدیث: جب تم لوگوں سے بات کرو اسی بات مبت کرو جو ان کو پریشانی میں ڈالے۔

**فائدہ:** یہ پریشانی عام ہے خواہ دنیوی ہو یا اس طرح سے کہ سننے والوں کو ہوں اور اغطراب میں ڈال دے بلا ضرور خواہ دنیوی ہو اس طرح سے کہ یہ بات ظاہر ادین کے خلاف ہو تو سننے والے یا تو حشت اور حیرت میں پڑیں گے (اگر نہ تقدیق کی نہ تکذیب کی) یا اضلال میں پڑیں گے اگر تقدیق کی یا تحلیل میں پڑیں گے اگر تکذیب کی اور اس حدیث میں ایسے شخص پر رہے جو ایسے نکات تصوف بیان کرے جہاں سامعین کی فہم کی رسائی نہ ہو جیسے مدعیوں کا شیوه ہے جو جاہ او رشہرت میں العوام کے طالب ہیں۔ عوام کو یہ دکھلاتے ہیں کہ وہ ایسی باتیں جانتے ہیں جن کو کوئی سمجھ بھی نہیں سکتا۔

## اہل اللہ کی ہیئت

۳۱۳- حدیث: جب کوئی بندہ اللہ تعالیٰ سے ڈرتا ہے اللہ تعالیٰ اس سے ہر چیز کو خانف کر دیتے ہیں اور جب بندہ اللہ تعالیٰ سے نہیں ڈرتا اللہ تعالیٰ اس کو ہر شے سے ڈرتا ہے۔  
**فائدہ:** اور اس امر کا صوفیہ میں مشاہدہ ہوتا ہے کہ ان نے سب لوگ ڈرتے ہیں حتیٰ کہ امراء اور سلاطین بھی بدلوں اس کے کہ ان کے پاس کوئی سامان خوف کا ہو۔

## کشف حقیقت کے لئے گناہ لگانے کے احکام

۳۱۴- حدیث: جب گناہ مخفی رہتا ہے صرف کرنے والے ہی کو مضر ہوتا ہے اور جب ظاہر ہو جائے پھر متغیرہ کیا جائے تو پھر سب کو مضر ہوتا ہے (کیونکہ اطلاع کے بعد اس پر نکیر واجب تھی اور ترک واجب سے گناہ ہونا ظاہر ہے)

**فائدہ:** ظاہر حدیث سے صوفیہ پر اعتراض ہوتا ہے کہ وہ طالبین کو حکم دیتے ہیں کہ (ہمارے سامنے) اپنے عیوب ظاہر کریں اور ان عیوب میں ان کے گناہ بھی ہوتے ہیں اور حدیث اس پر دال ہے کہ ان کا مخفی رہنا بے نسبت ظاہر ہونے کے اسلم ہے اور

جواب یہ ہے کہ منکروہ اظہار ہے جس میں کوئی مصلحت نہ ہو باقی جواہر (شیخ پر) مصلحت معاملہ کے لئے ہو وہ مطلوب ہے کیونکہ وہ مقدمہ ہے مطلوب کا اور یہ مطلوب معاملہ ہے جیسے ستر کھولنے کی بلا ضرورت ممانعت ہے اور ضرورت کے وقت بضرورت معاملہ طبیب کے رو برو اجازت ہے اور اس کی تائید حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد سے ہوتی ہے جو آپ نے حضرت عائشہؓ سے قصہ افک میں فرمایا تھا کہ اے عائشہؓ مجھ کو تمہارے متعلق ایسی ایسی خبر پہنچی ہے سو اگر تم بربی ہو تو بہت جلد اللہ تعالیٰ تم کو بربی فرمائیں گے اور اگر کسی گناہ میں آلوہ ہو گئی ہو تو اللہ تعالیٰ سے استغفار اور توبہ کر لو اور اس کے ساتھ حضرت عائشہؓ کا جواب میں یہ کہنا کہ اگر میں آپ لوگوں سے یہ کہہ دوں کہ میں بربی ہوں تو تم لوگ مجھ کو سچانہ سمجھو گے اور اگر کسی بات کا تمہارے سامنے اقرار کروں حالانکہ اللہ تعالیٰ کو معلوم ہے کہ میں اس سے بربی ہوں تو تم سچا سمجھو گے (کیونکہ آپ لوگوں کے دل میں شبہ جنم گیا ہے) روایت کیا اس کو بخاری نے وجہ تائید کی یہ ہے کہ حضرت عائشہؓ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد سے کہ اگر کسی گناہ میں آلوہ ہو گئی ہو تو اللہ تعالیٰ سے استغفار کر لو یہ سمجھیں کہ اقرار کر کے توبہ کر لو جس کی دلیل ان کا یہ قول ہے کہ اگر میں اقرار کروں اُخ اور آپ نے ان کے اس سمجھنے پر کیا نہیں فرمایا چنانچہ آپ نے یہ نہیں فرمایا میری مراد اقرار کرنا نہیں ہے بلکہ محض توبہ کر لینا ہے اگرچہ خفیہ ہی ہو سو جس کی دو قسمیں ہیں ایک وہ جس سے مقصود محض دوسرے کے عیوب کی اطلاع حاصل کرنا ہوتا کہ اس کی تحقیر کرے اور اس کو فضیحت کرے اور یہی ہے جس سے ممانعت آئی ہے اور ایک وہ جو کسی مصلحت سے ہو مثلاً صاحب عیب کی اصلاح یا اپنے نفس سے مضرت رفع کرنا اور یہ مذموم نہیں خوب سمجھ لوا۔

### جس کے پاس جائیں اس کے تابع رہیں

۳۱۵- حدیث: جب تم میں کوئی شخص اپنے بھائی کے پاس جائے تو وہ (گھر والا) اس (جانے والے) پر حاکم ہے یہاں تک کہ اس کے پاس سے واپس آجائے۔  
فائدة: اس میں مہمان کا ادب (بتلایا گیا) ہے کہ اس کو میزبان کا تابع ہو جانا

چاہئے اس پر نہ فرمائیں کرے اور نہ اس کی مخالفت کرے اس لئے کہ گھر والا مقامی مصلحتوں کو تمام معاملات و معاشرات میں زیادہ جانتا ہے اور یہ (ادب) صوفیہ میں مش مرط کے ہے۔ سو یہ حضرات سنت کے تعلیم زیادہ ہیں رہا اکثر اہل ظاہر سو ایسی باریک باتیں ان کے ذہن میں بھی نہیں آتیں اس لئے ان سے لوگوں کو ایذا اہوتی ہے۔

### تواضع میں کبر و غلو کے مابین تعدل

۳۶- حدیث: جب تم میں کوئی شخص کسی قوم کے پاس جائے اور اس کے لئے جگہ کشادہ کر دی جائے تو اس جگہ بیٹھ جائے کیونکہ وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک عزت دی ہوئی ہے جس سے اس کے مسلمان بھائی نے اس کی عزت کی ہے (دہاں بیٹھنے میں تکلف نہ کرے) اذ اگر اس کو جگہ نہ دی جائے تو جس جگہ وسعت ہو بیٹھ جائے (اور اس کی کوشش نہ کرے کہ ممتاز ہی جگہ بیٹھے)

فائدہ: اس میں تعلیم ہے ایسے امور میں تو سطح کی کہنا فرطاً کرے اس طرح کہ صدر اور بڑا بنتا چاہے جیسا علماء دنیا کی عادت ہے (کہ معمولی جگہ بیٹھنے کو خلاف شان سمجھتے ہیں) اور نہ تفریط کرے اس طرح سے کہاپنے بھائی کے اکرام کو بول نہ کرے اور پست ترین جگہ میں بیٹھنے پر اصرار کرے۔ جیسا ان اہل طریق کی عادت ہے جو تواضع میں غلو کرتے ہیں کیونکہ اس میں مسلمانوں کی دلکشی ہے اور اس کی اہانت ہے کہ اس کے اکرام کو روک دیا۔

### کافر کے لئے نفع و نیتوی کی دعا ہے

۳۷- حدیث: جب تم کسی یہودی نصرانی کے لئے دعا کرو تو یوں کہہ دیا کرو کہ اللہ تعالیٰ تیرے مال اور اولاد میں کثرت کرے۔

فائدہ: اس میں کافر کے لئے دینیوی نفع کی دعا کرنے کی اجازت ہے مگر مغفرت وغیرہ منافع اخرویہ کی اجازت نہیں اور ہم اکابر اہل طریق کو دیکھتے ہیں کہ اگر کوئی کافر ان سے دعا چاہتا ہے تو اس کے لئے ایسی دعا کرنے میں تنگی نہیں کرتے (تو ان کے اس فعل کی حدیث میں سند موجود ہے۔

## جب اللہ کا واسطہ دیا جائے تو مباح سے رک جاؤ

**۳۱۸- حدیث:** جب تم کو کوئی شخص اللہ تعالیٰ کو یاد لائے تو تم رک جاؤ عزیزی نے حدیث کے یہ معنی کئے ہیں کہ جب تم کو کوئی اللہ تعالیٰ کی وعید یاد لائے اور تم نے کسی گناہ کرنے کا ارادہ کیا تھا تو تم اس گناہ کے کرنے سے رک جاؤ اور میرے نزدیک اس کے یہ معنی ہیں کہ جب تم کسی کے ساتھ تھنخی کا مشلاً مارنے وغیرہ کا ارادہ کرو اور وہ شخص تم کو خدا کا واسطہ دے کر اس سے زمی کرو اور معاف کرو تو تم اس کے ساتھ شدت کرنے سے رک جاؤ۔

**فائزہ:** پہلے معنی کے اعتبار سے حدیث اس پر دلالت کرتی ہے کہ ناصح میں یہ نہ دیکھو کہ وہ مرتبہ میں بڑا ہی ہو (تب تم اس کا کہنا مانو) بلکہ ہر شخص کی نصیحت کو قبول کر لینا واجب ہے اگرچہ (رتبتہ میں) چھوٹا اور حقیر ہی ہو، (یہیں کہ اس کا کہنا ماننے سے عارکو) کیونکہ حدیث میں یاد لانے والے کو مطلق کہا ہے اور یاد لانے کو محظول کا صینہ سے ذکر کیا ہے (تاکہ یاد والے کی تخصیص نہ رہے) اور دوسری تفسیر پر حدیث اس پر دلالت کرتی ہے کہ ادب (تعظیم) کا مقتضایہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کا نام سن کر مباح غیر ضروری سے بھی رکا جائے اور یہ دونوں خصلتیں صوفیہ کے امور طبیعہ میں سے ہیں بس جان اللہ کیسی قوم ہے کہ ان کے امور طبیعہ کے وہ اخلاق ہیں کہ دوسرا ان پر قادر نہیں مگر بعد مشقت شدیدہ کے۔

## معالجہ نفس کو سہل کرنے کا طریقہ

**۳۱۹- حدیث:** جب تم میں کوئی شخص کسی حسین عورت کو دیکھے اور وہ اس کو اچھی معلوم ہو تو اس کو چاہئے کہ اپنی بی بی کے پاس چلا آئے (یعنی اس سے ہمستری کرے) اس لئے کہ شرمگاہ (دونوں جگہ) ایک ہی ہی ہے اور بی بی کے پاس بھی ویسی ہی چیز ہے جیسی اس (اجنبی) عورت کے پاس ہے۔

**فائزہ:** اس حدیث میں معالجہ نفس کو سہل کرنے کا طریقہ (بتلایا گیا) ہے اور اصل معالجہ صرف یہ ہے کہ (نفس گو) اس تھنخی سے (جو دوسری عورت کے ساتھ متعلق ہوئی ہے) روکا جائے اور مصلح کا اصل فرض منصبی اسی قدر ہے اور بی بی کے پاس جانا یہ اس

معالجہ کی اعانت اور تسهیل ہے اور ایسے طریق کا بتلانا یہ مصلح کے فرائض لازمہ سے نہیں یہ بتلانا (مصلح کی طرف سے) مغض تمرع ہے سو طالب کو اپنے مصلح سے اس کے مطالبہ کرنے کا کوئی حق نہیں اور طالبین کثرت سے اس مسئلہ میں غلطی کرتے ہیں کہ معالجہ اختیاری میں مشقت سے گھبراتے ہیں اور شیخ سے ایسی تدبیر کی درخواست کرتے ہیں جس میں مشقت نہ ہو مشلاً شیخ نے کہا کہ باوجود تقاضا کے اپنی نظر کرو کو گریا اس پر اصرار کرتے ہیں کہ ایسی تدبیر بتلانی جائے کہ نفس میں تقاضا ہی نہ ہو حالانکہ تقاضا شدید نہ ہونا یہ خود موقوف ہے عمل مدید پر تو عمل کو اس پر موقوف رکھنا دور کو جائز رکھنا ہے غرض شیخ کے ذمہ سہولت کی تدبیر بتلانا نہیں ہے اور یہ لازم کیسے ہو سکتا ہے حالانکہ اگر لازم ہوتا تو حق تعالیٰ اس باب (عفت) میں صرف اس پر اکتفا فرماتے کہ آپ مومنین سے فرمادیجھے کہ اپنی نگاہیں پنجی رکھیں اور اپنی شرمگاہوں کو محفوظ رکھیں کیونکہ پنجی نگاہیں رکھنا اور شرمگاہ کو محفوظ رکھنا حالت یہجان میں بڑی مشقت کا عمل ہے اور باوجود اس کے حق تعالیٰ نے ایسا کوئی طریقہ نہیں بتایا جو اس مشقت کو زائل کر دے لے (اس سے ثابت ہوا کہ) اس حدیث میں جو مضمون وارد ہوا ہے یا دوسری حدیث میں جو آیا ہے کہ جو شخص تم میں نکاح کا مقدور رکھے اس کو نکاح کر لینا چاہئے کیونکہ نگاہ کا زیادہ پست کرنے والا ہے اور شرمگاہ کا زیادہ محفوظ رکھنے والا ہے۔ یہ سب باب تسہیل ہے ایسی چیزیں ہیں جس پر (امور بہ کی) تحصیل موقوف ہو اور اس کی علت میں جو یہ ارشاد فرمایا گیا ہے کہ شرمگاہ ایک ہی ہے باوجود یہکہ سکون یہجان کا جو کہ عفت کو کھل کرنے والا ہے وہ اس علت کے اختصار پر موقوف نہیں جیسا کہ مناوی نے اطباء سے نقل کیا ہے کہ جماع کرنے سے عشق کے یہجان کو سکون ہو جاتا ہے اگرچہ غیر معشوق کے ساتھ ہو، حاشیہ التغفی میں اسی طرح ہے باوجود اس کے پھر جو یہ ارشاد فرمایا ہے یہ اشارہ ہے ایک دوسرے مسئلہ کی طرف وہ مسئلہ یہ ہے کہ مکلف کو چاہئے کہ اپنی نظر کو ہر چیز میں صرف حاجت روائی کے درجہ تک مقصر رکھے اور ترین اور لذت کے درجہ کے درپے نہ ہو کیونکہ لذت کی کوئی حد نہیں سوجو اس کے درپے ہو گا۔ اس کو بھی تشویش سے نجات نہ ہو گی اور جو شخص نفس حاجت پر کفايت

کرے گا جس وقت حاجت پوری ہو جائے گی اس کو سکون ہو جائے گا پس یہ حاصل ہے اس ارشاد کا کہ شرمگاہ ایک ہی ہے یعنی لحیبیہ کی فرج کوبی بی کی فرج پر کوئی افروزی نہیں ہے اور دونوں میں فرق کرنا محض شیطان کا علم ہے (دوسرے مسئلہ کے استنباط کی تقریر میں نے حضرت مولا نامعؒ یعقوب صاحب سے سنی ہے)

### مصیبت زدہ کی رعایت خاطر

۲۳۰ - حدیث: جب کوئی شخص اپنے (مسلمان) بھائی پر کوئی مصیبت دیکھے تو اللہ تعالیٰ کاشکرا دا کرے (کہ اس کو اس بلاستے محفوظ رکھا) اور (یہ شکر کرنا) اس شخص کو نہ سنائیے میں کہتا ہوں کہ مصیبت عام ہے دنیوی مصیبت کو بھی جیسے مرض اور افاقہ اور دینی مصیبت کو بھی جیسے گناہ اور نہ سنانا اس لئے ہے کہ اس کو رنج نہ ہو اور اس سے وہ مصیبت مستثنی ہے جو کسی حرام فعل سے مسبب ہو جیسے کسی چوری میں جس سے تو بہ نہ کی ہو ہاتھ کٹ گیا (وہاں سنانے کا بھی ڈر نہیں بشرطیکہ (سنانے میں عداوت کا) اندر یہ شر نہ ہو یا جو گناہ نہ امت کے ساتھ مقرر و نہ ہو (وہ بھی مستثنی ہے وہاں بھی سنانے کا کچھ ڈر نہیں) اور ان سب میں یہ شرط ہے کہ اس میں نہ شماتت ہو) (یعنی دوسرے کی مصیبت پر خوش ہونا) اور نہ (دوسرے کی) تحقیر ہو (کہ اپنے کو متّی اور مقدس سمجھے)

فائدہ: اس حدیث میں دلالت ہے کہ مصیبت زدہ کی خاطر کی رعایت کرنی چاہئے اور اسی پر ہر اس معاملہ کو قیاس کیا جائے گا جس میں کسی کے حزن یا لکھنی کا احتمال ہو (ایسے تمام امور سے بچنا چاہئے اور صوفیہ کے اخلاق لازمی سے ہے)۔

### ترک احتساب زبانی کا اذر

۲۳۱ - حدیث: جب تم لوگوں کو اس حالت میں دیکھو کہ ان کے عہد گڑ بڑ ہو گئے اور ان کی امانتیں کم وزن ہو گئیں اور وہ اس طرح ہو گئے اور آپ نے اپنی الگیوں میں جال بنالیا (یعنی بھلے برے گذمہ ہو گئے) اس وقت اپنے گھر کو لگ جاؤ (یعنی لوگوں سے ملنا چھوڑ دو) اور اپنی زبان پر قبضہ کرلو (یعنی سکوت اختیار کرو) اور خود نیک

بات پر عمل رکھو اور بری بات کو چھوڑ دو اور خاص اپنے کام سے کام رکھو اور عام لوگوں کے قصہ کو چھوڑ دو (یعنے اس کی اجازت ہے کہ کسی کو کچھ نہ کہو)

**فائدہ:** اس حدیث میں اس کی گنجائش ہے کہ امر منکر پر انکار (ظاہر) نہ کیا جائے جب غالب مگان یہ ہو کہ وہ منکر میرے انکار سے زائل نہ ہو گایا (انکار کرنے سے) کسی ضرر کا اندریشہ ہو اور اصل مدار حکم (ذکور) کا تباہی ہے کہ عدم توقع نفع یا خوف لمحق ضرر کے وقت امر بالمعروف و نبی عن المنکر کا وجوب ساقط ہو جاتا ہے) اور حدیث میں جو شرائط بیان کی گئی ہیں اور یہ اس کی علامات ہیں (ان امور کا وجود علامت اس کی ہے کہ کہنے سے نفع نہ ہو گایا ضرر لاحق ہو گا اور اکثر صوفیہ جو عام لوگوں کو امر بالمعروف و نبی عن المنکر کا خطاب نہیں کرتے اور صرف ایسے شخص کے خاص خطاب کرنے پر اتفاق کرتے ہیں جو اپنے کو اصلاح کی غرض سے ان کے سپرد کر دیتے ہیں ان کا تباہی عذر ہے کہ وہ زمانہ کارنگ دیکھ کر نفع سے نا امید ہیں سواں باب میں ان پر ملامت نہ کی جائے گی وہ اپنے اس فعل میں بھی سنت کے تبع ہیں (چنانچہ حدیث میں ایسے وقت خود احتساب کو ساقط کر دیا ہے)

### احوال کی مناسبت سے مقبولیت کے استدلال کا فساد

۳۲۲- حدیث: جب تم دیکھو کہ اللہ تعالیٰ کسی بندہ کو دنیا کی جو چیز وہ چاہتا ہے دے رہا ہے اور وہ معاصی پر جما ہوا ہے تو وہ صرف استدراج ہے (اس سے دھوکہ نہ کھانا چاہئے کہ اس سے حق تعالیٰ کے نزدیک محبوب ہونے پر استدال کرنے لگے)

**فائدہ:** حدیث اس کو بھی شامل ہے کہ بعض اوقات معاصی کے ساتھ بعض احوال نفسانیہ باقی رہتے ہیں جیسے وجود استغراق و شوق اور شینشگی اور جیرت اور اس قسم کی اور کیفیات (تو ان کی بقا سے دھوکہ میں نہ آئے کہ ایسا مقبول ہوں کہ معصیت سے بھی مقبولیت میں خلل نہیں پڑا کیونکہ یہ سب کیفیات دنیا ہیں دین نہیں ہیں اور دنیا کا عطا ہوتے رہنا علامات مقبولیت سے نہیں) پس اس میں رو ہے اس شخص پر جو اس حالت سے دھوکا کھاتا ہے اور اس پر فخر کرتا ہے کہ میری نسبت من اللہ ایسی توی ہے کہ معاصی

کے ہوتے ہوئے بھی اس میں ضعف نہیں آیا اور اس کو یہ خبر نہیں کہ ان احوال کا نسبت سے کوئی تعلق نہیں اور نسبت معاصری کے ساتھ باقی نہیں رہتی اور یہ احوال حفظ کیفیات نفسانیہ طبیعیہ ہیں جیسے فرح اور سرور (کیفیات طبیعیہ ہیں حاصل یہ کہ یہ احوال اپنی ذات میں دینی امور نہیں ہیں بلکہ دینیوی امور ہیں البتہ بعض اوقات دین میں معاون ہو جاتے ہیں اور اس (معین ہونے) سے ان کا دین کا جزو ہونا لازم نہیں آتا۔

### دینیوی کشادگی سے قبولیت کے استدلال کا فساد

۳۲۳- حدیث: جب تو اپنی یہ حالت دیکھے کہ جب آخرت کی چیزوں میں کسی چیز کا طالب ہوا اور اس کی تلاش کرے تو وہ آسانی سے مل جائے اور جب دنیا کی چیزوں میں سے کسی چیز کا طالب ہوا اور اس کی تلاش کرے تو اس کا ملنا دشوار ہو جائے تو سمجھ لے کہ تو اچھے حال پر ہے (کہ اللہ تعالیٰ دنیا کے فتنوں سے بچانا چاہتا ہے) اور جب اپنی حالت یہ دیکھے کہ جب آخرت کی چیزوں میں سے کسی چیز کا طالب ہوا اور اس کی تلاش کرے تو اس کا ملنا دشوار ہو جائے اور جب دنیا کی چیزوں میں کسی چیز کا طالب ہوا اور اس کی تلاش کرے تو وہ آسانی سے مل جائے تو توبے حال پر ہے کہ دنیا کی فتنوں میں واقع ہونے کا خطرہ ہے اور اس مضمون کی چار صورتیں ہیں سو (دو قسمیں تو مذکور ہو گئیں اور ایک تو) وہ قسم باقی رہ گئی کہ دنیا اور آخرت دونوں دشواری سے ملیں اور (ایک) وہ قسم بھی (رہ گئی) کہ دونوں آسانی سے مل جائیں اور ان دونوں سے اس لئے تعریض نہیں کیا کہ ان کا حکم واضح ہے۔ میں کہتا ہوں کہ دوسری قسم اس ارشاد حق کا مصدقہ ہے۔ ربنا آتنا فی الدنیا حسنة و فی الآخرة حسنة اور اول قسم اس ارشاد کا مصدقہ ہے کہ دنیا اور آخرت دونوں کی طرف سے گھاٹے میں رہا۔

فائدہ: اور اس حدیث سے فراخی دنیا سے عند اللہ مقبول ہونے پر استدلال کرنے کا فساد واضح ہو گیا جیسے بعض جاہل صوفی اس پر فخر کرتے ہیں کہ ہمارے سلسلہ والوں کو دنیا کی خوب ترقی ہو جاتی ہے اور اس سے اس سلسلہ کے مقبول ہونے پر

استدلال کرتے ہیں اور اس استدلال کی ان کو گنجائش کہاں اور اس استدلال کا فاسد ہونا اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں بیان فرمایا ہے کہ (بعض آدمی کا یہ حال ہے کہ اس کو جب اس کا پروردگار اس کو آزماتا ہے یعنی اس کو (ظاہراً) اکرام انعام دیتا ہے تو وہ افخاراً) کہتا ہے کہ میرے رب نے میری قدر بڑھادی یعنی میں اس کا مقبول ہوں کہ مجھ کو ایسی نعمتیں دیں) اور جب اس کو (دوسری طرح (آزماتا ہے یعنی اس کی روزی اس پر تنگ کر دیتا ہے تو وہ (شکایتاً) کہتا ہے کہ میرے رب نے میری قدر گھٹادی (یعنی مجھ کو اپنی نظر سے آج کل گرا رکھا ہے کہ دنیوی نعمتیں کم ہو گئیں آگے اس پر ردع ہے کہ) ہرگز ایسا نہیں (یعنی دنیا کا ہونا نہ ہونا لیل مقبولیت منزویت کی نہیں)۔

### عوام کے منکر پر صوفیہ کے عدم نکیر کی عادت کا اذر

۲۲۴- حدیث: جب تم کسی بربی بات کو دیکھو کہ تم اس کو (بالید یا بالسان)

متغیر نہیں کر سکتے تو صبر کرو یہاں تک کہ اللہ ہی اس کو (بھی) متغیر کر دے۔

فائدہ: اس میں رخصت ہے سکوت کرنے کی منکر پر نکیر کرنے سے جب اس سے عاجز ہو اور فتنہ کا خوف ہوا رکھی خرابی کا اندر یہ شہر ہو گردن سے کراہت رکھے میں کہتا ہوں یہی اذر ہے اکثر صوفیہ کا وہ اکثر احوال میں اپنے نکیر کو ان ہی لوگوں کے ساتھ خاص رکھتے ہیں جو اپنے کو ان کے سپرد کر دے کیونکہ اکثر عوام سے فتنہ کا اندر یہ شہر ہوتا ہے اور فتنہ سے ان کا وقت مشوش ہو جاتا ہے اور عمل میں صفائی نہیں رہتی اور یہ (تشویش وقت اور تکدر عمل) موانع طریق سے ہے اس لئے وہ اپنے کو اس سے دور رکھتے ہیں۔

### جو اختیار میں نہ ہواں کی مذمت نہیں

۲۲۵- حدیث: جب جہاد میں مومن کا قلب (خوف سے) کا چینے لگے

(مگر جہاد کو ترک نہ کرے) تو اس کے گناہ ایسے جھٹ جاتے ہیں جیسے کھجور کی شاخ (خٹک ہو کر) جھٹ جاتی ہے۔

فائدہ: اس میں اس (مسئلہ) کی تصریح ہے کہ جو چیز اختیار کے تحت میں داخل

نہ ہو وہ مذموم نہیں اگرچہ ظاہراً نقض ہوا اور یہ فن کے نہایت ضروری مسائل سے ہے (وجہ دلالت ظاہر ہے کہ دل کا کامپنا علامت ہے بزدلی کی جو کہ ظاہراً نقض ہے لیکن اس پر اجر متا ہے جب عمل ترک نہ کرے)۔

### حسن اخلاق کی بھی ایک حد ہے

۳۲۶- حدیث: جب تم سائل کو تین بار (عذر سمجھا کر) جواب دے دواور وہ پھر بھی نہ جائے (لپٹ کر جم ہی جائے جس سے ایذا ہونے لگے) تو پھر اس کو جھڑک دینے میں کچھ ڈر نہیں۔

فائدہ: حدیث صریح ہے اس مسئلہ میں کہ حسن اخلاق کی بھی ایک حد ہے اور بنده اس کا مکلف نہیں کہ اس حد سے آگے ایذا کا قتل کرے اور یہی طریق وسط ہے پس اخلاق کے باب میں نہ تفریط کرے جیسے متکبرین کا شیوه ہے کہ (ناک پر کھڑی بھی نہیں بیٹھنے دیتے) اور نہ افراط (اور غلو) کرے جیسے الٰہ تکلف کی عادت ہے (کہ خواہ کچھ ہی گزر جائے مگر ناگواری کے اظہار کو خلاف وضع درویشی سمجھتے ہیں۔ البتہ اس سے مبتدیوں کا تکلف مستثنی ہے جو معاملہ کے لئے ہوتا ہے (کیونکہ وہ جب تک نفس کو بہت دور سے نہ روکیں اعتدال پر آنہیں سکتا۔ سو یہ تکلف چونکہ مقدمہ ہے اعتدال کا اس لئے محمود ہے)۔

### فعل سابق

۳۲۷- حدیث: جب تم معاویہ بن تابوت کو میرے منبر پر دیکھو (جس نے نذر کی تھی کہ میں منبر شریف پر گندگی کروں گا) تو اس کو قتل کر دو۔

فائدہ: اس میں بھی وہی مسئلہ ہے جو حدیث سابق میں تھا کیونکہ قتل بظاہر حسن خلق سے بعید ہے لیکن مستحق قتل کا قتل کرنا یہ حسن خلق کی حد میں داخل ہے کیونکہ اس میں دینی مصالح ہیں۔

### زار کے لئے آداب قصدر خصت

۳۲۸- حدیث: جب تم میں سے کوئی شخص اپنے مسلمان بھائی سے ملنے آئے

اور اس کے پاس بیٹھ جائے تو اس کو اٹھانا نہ چاہئے جب تک اس سے اجازت نہ لے لے۔  
**فائدہ:** یہ حکم احتجاب کے لئے ہے (کماںی العزیزی) اور حکمت اس کی ظاہر ہے  
 یعنی مسلمان کے دل کا خوش کرنا اور اسی طرح جس کے ملنے کو کوئی آیا ہواں کے لئے بھی  
 مستحب ہے کہ اس کو اجازت دے دے بعینہ اسی حکمت کی وجہ سے اور اس قسم کی رعایتیں  
 حضرات صوفیہ میں مثل امور طبعیہ کے ہیں اور یہی مطلب ہے اس قول کا جو فارسی میں مشہور  
 ہے آمد بارادت و فتن بآجازت اور اس سے یہ مراد نہیں کہ اذن لینا واجب ہے کیونکہ اس کی  
 کوئی دلیل نہیں پھر وہ احتجاب بھی مفید ہے عدم حرج کے ساتھ کلیات شرعیہ کے سبب۔

### قول حکمت قبض کی اصل

**۳۲۹- حدیث:** جب بندہ کے لئے اللہ تعالیٰ کی طرف سے کوئی (خاص)  
 مرتبہ مقدر ہوتا ہے جس کو وہ اپنے عمل سے حاصل نہ کر سکتا تھا (یعنی اس درجہ کا کوئی عمل  
 اس کے اعمال میں نہ تھا) تو اللہ تعالیٰ اس کو اس کے جسد اور اس کے اہل اور اس کے  
 مال میں کسی بلا میں بیٹلا کر دیتا ہے پھر وہ اس پر صبر کرتا ہے یہاں تک کہ وہ اس مرتبہ کو  
 حاصل کر لیتا ہے جو اس کے لئے اللہ تعالیٰ کی طرف سے مقدر ہوا تھا۔

**فائدہ:** اور اسی پر علت کے اشتراک سے حالت قبض کو قیاس کیا جاتا ہے جو  
 سالکین کو پیش آتی ہے اور وہ بعینہ اسی نفع سے طالبین کو تسلی دیتے ہیں پس یہ حدیث ان  
 کے اس مسئلہ کی اصل ہے۔

### ریاضت کے ذریعہ اصلاح اخلاق کے معنی

**۳۳۰- حدیث:** جب تم کسی پہاڑ کو سنو کہ اپنی جگہ سے ٹل گیا تو تقدیق کرو  
 (جب کوئی دلیل مذب نہ ہو) اور جب تم کسی شخص کی نسبت سنو کہ اپنے اخلاق سے  
 ہٹ گیا تو تقدیق مت کرو (کیونکہ اس کا مذب موجود ہے اور وہ مذب یہ ہے کہ)  
 وہ پھر اسی (حال) پر آ جائے گا جس پر پیدا کیا گیا ہے)۔

**فائدہ:** اس حدیث میں اس کی تصریح ہے جس کے حکماء اخلاق قائل ہیں کہ

ریاضت سے اخلاق جلیے زائل نہیں ہوتے (جیسے بعض ناداقف اس کی کوشش کرتے ہیں)۔ صرف اتنی بات ہے کہ مضمحل ہو جاتے ہیں جس سے ان کی مقاومت ہل ہو جاتی ہے اور سلوک میں مقصود یہی مقاومت ہے کیونکہ یہ عمل اختیاری ہے اور اسی کا انسان مکلف ہے بخلاف اخلاق کے کہ وہ ملکات غیر اختیاری یہ ہیں اور اس کا مکلف بہ ہونے سے کوئی علاقہ نہیں اور جس شخص نے اس اصل کو مشکم نہیں کیا اس کو تشویش سے کبھی نجات نہ ہو گی کیونکہ وہ بعد جاہدات شاہد کے بھی بعض اوقات دیکھے گا کہ اخلاق (رزیلہ درجہ تقاضا میں) زائل نہیں ہوئے پس وہ حصول مقصود سے نا امید ہو جائے گا۔

### کھلے گناہ کیلئے کھلی توبہ کی حکمت

۳۳۱- حدیث: جب تمھرے کوئی گناہ ہو جائے تو اس کے قریب ہی توبہ جدید کر۔ پوشیدہ گناہ کے مقابلہ میں پوشیدہ توبہ اور علانیہ گناہ کے مقابلہ میں علانیہ توبہ عزیزی میں ہے شیخ نے فرمایا کہ یہ اس لئے ہے کہتا کہ (توبہ سے گناہ کا) مقابلہ ہو جائے نہ یہ کہ ایسا کرنا قبول توبہ کی شرط ہے (بلکہ اگر علانیہ گناہ سے خفیہ توبہ کر لی تب بھی مقبول ہے) میں کہتا ہوں کہ (حکمت مقابلہ کے علاوہ جس کی رعایت صرف اولیٰ ہے کافی حافظہ اخفی من قول لکن الاولی المنسابة اس میں اور یہی حکمت ہے کہ اس کی رعایت ضروری ہے چنانچہ) میرے نزدیک اول میں یہ حکمت ہے کہ اس میں اخفاء ہے معصیت کا (جو کہ مامور ہے) اور ثانی میں یہ حکمت ہے کہ لوگ اس کی غیبت میں بدلانہ ہوں (کیونکہ گناہ کی توبہ کو خبر ہے اور توبہ کی کسی کو خبر نہیں لاحمالہ لوگ غیبت کریں گے) اور (یہ بھی حکمت ہے کہ اعلان میں) اصرار (علی المحسیۃ) کی تہمت سے بچتا ہے اور نیز اپنے جہل کے اعتراف سے اور جو عنی الحق سے جو عار ہوتی ہے اس میں اس کا بھی علاج ہے اور یہ ایک ایسا علاج ہے جو صوفیہ میں معمول ہے۔

### علاج غصب کی تسہیل

۳۳۲- حدیث: جب تم میں کسی کو غصہ آئے خاموش ہو جائے۔

۲۳۳- حدیث: جب تم میں سے کسی کو غصہ آئے اور وہ کھڑا ہو بیٹھ جائے اگر غصہ جاتا رہے تو خیر و نہ لیٹ جائے۔

۲۳۴- حدیث: جب کسی شخص کو غصہ آئے اور وہ اعوذ بالله کہہ لے تو غصہ کو سکون ہو جاتا ہے۔

**فائدہ:** تینوں حدیثیں اس میں مشترک ہیں کہ ان سب میں علاج کی تسہیل ہے اور اسی تسہیل مشائخ کے معمولات میں سے ہے گویا ان کے ذمہ لازم نہیں لازم تو صرف طریق تحصیل کی تعلیم ہے لیکن تسہیل کی تعلیم ان کا تمرع اور پہلی تدبیر کا حاصل جوش کا شکستہ کرنا ہے کیونکہ تجربہ سے معلوم ہوتا ہے کہ بولنے سے جوش بڑھ جاتا ہے اور دوسرا تدبیر کا حاصل بیت حملہ سے بعد اختیار کرنا ہے اور تیسرا تدبیر کا حاصل ازالہ ہے سب کا اور وہ سب اغوا ہے شیطان کا نیز (تیسرا تدبیر کا ایک جزو) ذکر اللہ ہے (کیونکہ استعاذه ذکر بھی ہے) اور اسی ذکر اللہ کا تہذیب بھی ہے کہ حق تعالیٰ کے حکم کو یاد کرے کہ جو شخص اپنے نفس کے لئے (خلاف شرع) بدلا لیتا ہے اللہ تعالیٰ اس سے بیزار ہو جاتا ہے اور یہ سب اس وقت ہے جب غیر اللہ کے لئے غصہ آئے (ورشہ وہ غصہ خود مطلوب ہے اس کے علاج کی کیا ضرورت ہے البتہ حدود میں رہنے کا اہتمام ضرور ہے)۔

### بجل اور پوشیدہ رکھنے کی نہ مت

۲۳۵- حدیث: جب تم سے مانگا جائے تو روکومت (ظاہر کرو) اور جب تم کو کچھ دیا جائے تو چھپاؤ مت (ظاہر کرو)

**فائدہ:** یہ دونوں خصلتیں صوفیہ کے اخلاق لازمہ کے مثل ہیں البتہ اس کے شرائط میں بنا بر مصالح عملاً کچھ اختلاف ہے جس سے دینے میں صورۃ تقاویت معلوم ہوتا ہے۔ نیزان حضرات کو جو کچھ ملتا ہے اس کو چھپاتے بھی نہیں (ظاہر کر دیتے ہیں) اور اس (ظاہر کر دینے) کو شکر سمجھتے ہیں معطی حقیقی کا بھی اور معطی مجازی کا بھی اور یہ (نہ چھپانا) اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد سے مأخوذه ہے جو بخیلوں کی نہ مت میں فرمایا ہے

کہ وہ اس چیز کو چھپاتے ہیں جو اللہ تعالیٰ نے ان کو اپنے فضل سے دیا ہے۔

### مجاہدہ میں غلوت ہو

**۳۳۶- حدیث:** جب کوئی تم میں شب کو (نماز میں قرآن پڑھنے) کھڑا ہو اور قرآن مجید اس کی زبان پر ٹھیل ہونے لگے (یعنی نیند کے غلبہ سے زبان لڑکھ رانے لگے) اور اس کو یہ نہ معلوم ہو کہ کیا کہہ رہا ہے تو اس کو چاہئے کہ لیٹ جائے (تاکہ کچھ سوچانے سے طبیعت بلکی ہو جائے پھر اٹھ کر پڑھنے لگے)۔

**فائدہ:** اس میں ادب ہے مجاہدہ کا کہ جب اس میں گرفتاری ہونے لگے اس کو موخر کر دے کیونکہ مشقت خود مقصود بالذات نہیں ہے اصل مقصود بالذات عمل کا ادا کرنا ہے اس کے طریقہ پر اور مجاہدہ اس مقصود کے مواں کا مقابلہ کرنا ہے پس جب مقصود بالغیر کے سبب خود مقصود بالذات فوت ہونے لگے تو اس مقصود بالغیر کا ترک واجب ہو گا اور محققین کا یہی طریقہ ہے رہے غیر محققین سوانح کا منہج نظر صرف مشقت ہے اگرچہ اس کے سبب ایسی چیز فوت ہو جائے جو اس سے اہم ہے اور یہ بڑی غلطی ہے۔

### حرکات غیر اختیاری خشوع کے منافی نہیں

**۳۳۷- حدیث:** جب کوئی تم میں نماز کی طرف کھڑا ہو تو اپنے جوارح کو ساکن رکھے اور ادھر ادھر مائل نہ ہو جیسا یہودی مائل ہوتے ہیں اس لئے جوارح کا ساکن رکھنا نماز میں متمم ہے۔

**فائدہ:** حدیث اس پر دال ہے کہ جوارح کو ساکن رکھنا بھی مطلوب ہے جیسے قلب کو ساکن رکھنا اور یہی حقیقت ہے خشوع کی اور جس طرح جوارح کی حرکت رعشہ سے بدؤں حرکت دینے کے خشوع کے منافی نہیں اسی طرح قلب کی حرکت بدؤں حرکت دینے کے خشوع کے منافی نہیں اور راز اس کا یہ ہے کہ خشوع مامور ہے اور مامور ہے وہی چیز ہو سکتی ہے جو اختیار کے تحت میں ہو اور حرکت دینا تو اختیار کے تحت میں ہے اور حرکت ہونا اختیار کے تحت میں نہیں اور تحریک کے اختیاری ہونے سے عدم

تحریک کا اختیاری ہونا بھی لازم ہے پس خشوع یہی ہوگا)۔

## اعمال مقصود ہیں نہ کہ احوال

۳۳۸- حدیث: جب تم میں کوئی شخص نماز میں کھڑا ہو تو اپنی آنکھیں بند نہ کرے فائدہ: یہ حدیث اس پر دلالت کرتی ہے کہ مقصود اس طریق میں عمل کی تکمیل ہے سنت کے موافق نہ کہ احوال جیسے دفع خطرات وغیرہ اس لئے کہ آنکھ بند کرنے کو خاص دلیل ہے دفع خطرات میں اور باوجود اس کے اس سے ممانعت کی گئی ہے اور اس میں دو شخص بھی محققین میں سے اختلاف نہیں کرتے۔

## غم، حزن اور قبض کی مصلحتیں

۳۳۹- حدیث: جب بندہ عمل میں کتنا ہی کرتا ہے اللہ تعالیٰ اس کو فکر میں بتلا کرتے ہیں۔ عزیزی نے مناوی سے نقل کیا ہے کہ (یہ اس لئے ہوتا ہے) تاکہ جو مصیبت جھیل رہا ہے اس سے اس کی تقصیر کا تدارک ہو جائے اور اس کی سستی کا کفارہ ہو جائے اور اسی مضمون کی ایک حدیث یہ ہے کہ جب بندہ کے گناہوں کی کثرت ہو جاتی ہے اور اس کے پاس ایسا کوئی عمل ہوتا نہیں جس سے ان گناہوں کا کفارہ ہو جائے تو اللہ تعالیٰ اس شخص کو کسی رنج میں پبتلا کر دیتا ہے تاکہ اس رنج سے اس گناہ کا کفارہ ہو جائے۔

فائدة: دونوں حدیثیں فکر اور رنج کے جس میں قبض بھی داخل ہے نعمت عظیمہ ہونے پر دال ہیں کہ ان دونوں سے گناہوں کا کفارہ ہوتا ہے اور اسی مقام سے تم صوفیہ کو دیکھتے ہو کہ بلا ویں سے تنگ نہیں ہوتے کیونکہ وہ حکمت کا مشاہدہ کرتے ہیں اس لئے وہ بلا ان پر سہل ہو جاتی ہے۔

## سوال تعنت پر صوفیہ کی سکوت کی عادت

۳۴۰- حدیث: جب کوئی شخص تم میں سے اپنے (مسلمان) بھائی کے پاس مسائل وغیرہ پوچھنے کے لئے بیٹھے تو اس کو چاہئے کہ سمجھنے کے لئے پوچھے (یعنی استفادہ و تحقیق مقصود ہو امتحان اور اظہار عجز اور خل کرنا مقصود نہ ہو کہ یہ حرام ہے کذافی العزیزی)۔

**فائزہ:** اس میں سوال کا ادب پڑلایا گیا ہے اور جب سوال اس طریقہ کا نہ ہوگا تو وہ سوال ہی نہیں اس کا جواب دینا بھی ضروری نہ ہوگا اور جماعت صوفیہ اسی (معمول) پر ہیں کہ سائلِ محنت کو جواب نہیں دیتے بخلاف ظاہر پرستوں کے کہ وہ سکوت کرتے ہیں) اس سے ڈرتے ہیں کہ ہم جہل کی طرف منسوب نہ کئے جائیں اس لئے جواب دیتے ہیں اور ان کا وقت ضائع ہوتا ہے اور اگر ہم قواعد شرع میں غور کریں تو ہم کو اس جواب کے حرام کہنے کی گنجائش ہے کیونکہ تعنت حرام ہے اور محنت کو جواب دینا اس حرام کی اعانت ہے (اور اعانت حرام کی حرام ہوتی ہے)

### تکمیل نماز، گفتگو میں احتیاط اور تحصیل زہد کا طریقہ

۲۲۱- حدیث: جب تم نماز میں کھڑے ہو تو ایسے شخص کی سی نماز پڑھو جو (دنیا کو) رخصت کر رہا ہے (اور جس کو پھر نماز میسر نہ ہوگی گویا یہ آخر نماز ہے) اور ایسا کلام مت کرو جس سے تم کو مغدرت کرنا پڑے اور لوگوں کے ہاتھ میں جو کچھ (مال و متاع) ہے اس سے نا امیدی کو دل میں جمالو۔

**فائزہ:** اس میں تین امر مذکور ہیں اول نماز کے کامل کرنے کا طریقہ۔ اس مراقبہ سے کہ ہم دنیا کو رخصت کر رہے ہیں اور (اس لئے) یہ نماز آخری نماز ہے پھر شاید نصیب نہ ہو) اور امر ثانی کلام میں احتیاط کرنا اور کلام سے پہلے اس کو سوچ لینا کہ ایسا کلام ہو جس سے مغدرت کرنا نہ پڑے خواہ دنیا میں یا آخرت میں اور امر ثالث زہد کی تعلیم ہے۔ اور زہد کی حقیقت کا بیان ہے وہ حقیقت یہ ہے کہ اس پر عزم کر لے کہ مخلوق کے ساتھ جو کچھ متاع دنیا ہے سب سے امیدی قطع کر دے سو جو شخص ایسا کرے گا اس کا قلب راحت میں رہے گا کیونکہ زہد قلب اور بدن دونوں کو راحت دیتا ہے اور یہ سب امور صوفیہ صافیہ کے اعمال میں سے ہیں۔

### الراجحة في العقائد

۲۲۲- حدیث: جب آخری زمانہ ہو اور خیالات فاسدہ مختلف ہونے لگیں

تو تم دیہاتیوں اور عورتوں کا طریقہ دینیہ اختیار کرنا ہٹنی نے کہا ہے کہ مطلب یہ ہے کہ جب بدعات اور عقائد فاسدہ ظاہر ہوں اور فلاسفہ کی کتابوں کا مطالبہ کثرت سے ہونے لگے تو تم دیہاتیوں اور عورتوں کے جو مقلد محض ہوتے ہیں اعتماد کو اختیار کرنا اور ان کتابوں کا مطالعہ مت کرنا تاکہ گراہ نہ ہو جاؤ۔ عزیزی نے علیٰ می سے نقل کیا ہے کہ دیہاتیوں اور عورتوں کے اعتماد کو اختیار کرنا کہ وہ باری تعالیٰ کو واحد لا شریک لہ اعتماد کرتے ہیں (اور اس میں مدقائق نہیں کرتے) اور مناوی نے نقل کیا ہے کہ ان کے اعتماد کو اختیار کرو کہ اصل ایمان اور ظاہر اعتماد کو بطریق تقلید قبول کرتے ہیں اور نیکی کے کاموں میں مشغول رہتے ہیں۔

**فائدہ:** یہ حدیث اسی طریقہ پر دلالت کرتی ہے جس پر صوفیہ قائم ہیں کہ اصلی اہتمام اعمال کا کرتے ہیں اور علوم میں سے قدر ضروری پر اکتفا کرتے ہیں (خواہ علیٰ اتعین ضروری ہو خواہ علیٰ الکفایہ) اور زوائد علوم میں خوض نہیں کرتے اور آخری زمانہ یہ اس حکم کی قید نہیں کیونکہ یہ حکم دائم ہے صرف اس لئے اس کا ذکر کیا ہے کہ خیر القرون میں اس کے اہتمام کی ضرورت واضح نہ ہوئی تھی (اس وقت سب ایسے ہی تھے)۔

### فروع مال اختیار کرنے میں ممالک قوم کے اختلاف

۲۳۳ - **حدیث:** جب آخر زمانہ ہو گا (یعنی خیر القرون کے بعد) اس وقت لوگوں کے لئے دراہم و دنایر ضروری ہو جائیں گے جس سے آدمی اپنے دین اور دنیا کو قائم رکھ سکے گا۔ بخلاف خیر القرون کے کہ اکثر طبائع میں توکل کی قوت تھی اور عام طبائع میں اہل توکل کی خدمت کا اہتمام تھا اس لئے ذخیرہ رکھنے کی حاجت نہ تھی۔

**فائدہ:** اور اسی جگہ سے تم بعض اہل طریقہ کو دیکھتے ہو کہ ضرورت کی قدر مال جمع رکھتے ہیں تاکہ تشویش سے بچ رہیں اور طبائع اس میں مختلف ہیں بعض کو مال کے نہ ہونے سے تشویش ہوتی ہے اور بعض کو نہیں ہوتی اور مقصود (طریقہ) پر بڑی معین چیز جمعیت خاطر ہے اور یہ طبائع کے مختلف ہونے سے مختلف ہوتی ہے بعض ایسے

ہیں جن کے خیالات مال کے ہونے سے مجتمع رہتے ہیں اور بعض ایسے ہیں کہ مال کے ہونے سے ان کے خیالات منتشر ہو جاتے ہیں اور (علاوہ اس فطری تفاوت کے) عیال کے ہونے نہ ہونے کو بھی اس میں دخل ہے (کہ عیال ہونے سے خیالات زیادہ منتشر ہو جاتے ہیں اور عیال نہ ہونے سے کم منتشر ہوتے ہیں) اور اسی (اصل) سے ان نصوص میں تقطیق ہو جاتی ہے جن سے فقیر ارعایت غنی کی ترجیح معلوم ہوتی ہے جیسے شیخین کی حدیث میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ اچھا صدقہ وہ ہے جو غنی کی قوت سے ہو (یعنی صدقہ کے بعد بھی غنی باقی رہے اس میں نصرت ہے کہ خرچ کرنے میں اس کی رعایت رکھئے کہ سب خرچ نہ کر دے نفس کی تسلی کے لئے کچھ ذخیرہ باقی بھی رکھنا چاہئے) اور ابو داؤد کی حدیث میں ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کیا گیا کہ کونا صدقہ افضل ہے۔ آپ نے فرمایا کہ نادار آدمی کی ہمت کرنا (اس سے فقر کے تدارک نہ کرنے کی فضیلت معلوم ہوتی ہیں) یہ دونوں حدیثیں مذکوہ میں صاحب مرقاۃ نے طبی سے دونوں حدیثوں کو جمع کرنے کی توجیہ میں نقل کیا ہے کہ یہ فضیلت مختلف اشخاص اور ان کے قوت توکل اور ضعف یقین کے اعتبار سے متفاوت ہے اہ (اس کا وہی حاصل ہے جو میں نے اوپر کہا ہے طبی نے محمل کہا ہے میں نے مفصل پس بزرگوں کے مختلف مالک دیکھ کر کسی پر اعتراض نہ کرنا چاہئے)۔

### ذکر بالجھر اور بعض آثار ذکر کا اثبات

۲۳۳- حدیث : اللہ تعالیٰ کا کثرت سے ذکر کرو یہاں تک کہ لوگ مجنون کہنے لگیں۔  
 فائزہ : اور جنون کی طرف نسبت کرنا صرف دو سب سے ہو سکتا ہے یا تو ذکر بالجھر سے جس میں (دوسرے دلائل سے) شرط یہ ہے کہ جھر میں افراط نہ ہو پس (اس بنابر) حدیث ذکر جھر کی شروعیت پر دلالت کرتی ہے اور یا (جنون کی طرف نسبت کرنا) بعض آثار ذکر کے غلبہ سے ہو سکتا ہے جیسے غیبت اور سکر پس (اسی بنابر) حدیث میں اثبات ہے ان احوال کا اور یہ احوال اگرچہ (ذکر کے لئے) لازم نہیں لیکن

اکثر اوقات ذکر پر مرتب ہو جاتے ہیں اور ان دونوں امر میں کثرت کو خاص دخل ہے اس لئے کہ گاہ گاہ جہر کرنے کی طرف کوئی التفات نہیں کرتا تاکہ نسبت الی الجھون کی نوبت آؤے اور اسی طرح یہ احوال بھی ذکر قلیل پر غالباً مرتب نہیں ہوتے اس لئے حدیث میں اذکرواللہ کے ساتھ کثیر اقرار مایا گیا۔

### غیر اختیاری کوتا ہیوں پر غم کرنے کے منابع

۲۳۵- حدیث: ہندہ جب بیمار ہو جاتا ہے یا سفر کرتا ہے (اس وجہ سے اس کے معمولات میں کچھ کمی ہو جاتی ہے تو اللہ تعالیٰ اس کے لئے ایسا ہی اجر لکھتے ہیں جیسا وہ صحیح اور مقیم ہونے کی حالت میں عمل کرتا تھا (اور پورا ثواب لکھا جاتا تھا)۔

فائدہ: اس میں وہ مضمون ہے جس سے مشانخ طالبوں کو ان کی غیر اختیاری کوتا ہیوں میں تسلی دیتے ہیں کہ ایسی تقدیرات مقصود میں محل نہیں (اور ایسی کمی سلوک میں مضر نہیں) اور طالبین کو ان تقدیرات پر رنج کرنے سے منع فرماتے ہیں کیونکہ ایسا رنج قلوب کو ضعیف کر دیتا ہے اور ضعف قلب طریق میں سب سے زیادہ مضر ہے کیونکہ بڑا مر طریق کا ہمت اور عزم پر ہے۔

### مجاہدہ میں غلوت ہو

۲۳۶- حدیث: جب تم میں کوئی شخص اوٹگھنے لے اور وہ نماز پڑھتا ہو تو اس کو چاہئے کہ سور ہے یہاں تک کہ نیند جاتی رہے کیونکہ جب اوٹگھنے میں نماز پڑھے گا اس کو کیا خبر شاید ارادہ کرے استغفار کا پھر اپنے کو کوئے لگے (مثلاً اللہم اغفر لی کہنا چاہتا اور غلبہ نعاس سے اللہم اغفر لی کہنے لگا یعنی بجائے غین معجمہ کے عین مہملہ نکل جائے جس کے معنی ہیں کہ مجھ کو خاک میں ملا دے)۔

فائدہ: یہ حدیث بھی اسی مضمون پر دال ہے جس پر وہ حدیث دال ہے جو قریب ہی گزری ہے جس کا شروع یہ ہے اذا قام احد کم من اللیل اور وہ مضمون تعديل فی المجاہدہ ہے۔

**ذاکرین کے احوال کے ساتھ ذکر کے احوال میں اختلاف**

**۳۲۷- حدیث:** اللہ تعالیٰ کا ایسا ذکر کرو کہ منافقین (یعنی بد دین معتزلین)

یوں کہنے لگیں کہ تم ریا کار ہو۔

**۳۲۸- حدیث:** اللہ تعالیٰ کا ذکر گناہ طور پر کرو عرض کیا گیا کہ گناہ طور پر ذکر سے کیا مراد ہے آپ نے فرمایا کہ ذکر خفی۔

**فائدہ:** مجموع حدیثین سے وہی امر مخوذ ہوتا ہے جس پر صوفیہ ہیں کہ ہر شخص کو وہی حکم ہے جو اس کے لئے اتفاق و مصلحت ہو (پس بعض کے لئے جہنم افع ہے بعض کو خفی) اور تجربہ ہوا ہے کہ ابتدا سلوک میں تو جہز زیادہ نافع ہوتا ہے۔ کیونکہ اس سے عبادت میں نشاط پیدا ہوتا ہے جس کی ابتدا میں زیادہ حاجت ہے اور غیر ابتدا میں خفی زیادہ افضل ہے کیونکہ اس میں ریا کا خطرہ نہیں اور پہلی حدیث اس پر بھی دال ہے کہ محض خوف ریا سے ذکر ترک نہ کرے (ہمارے حضرت مرشد علیہ الرحمہ بکثرت یہ ارشاد فرماتے تھے)۔

### لوگوں سے زیادہ دعا طالب کرنا

**۳۲۹- حدیث:** لوگوں سے دعائے خیر کثرت سے طلب کیا کرو کیونکہ بندہ

کو معلوم نہیں کس کی زبان پر اس کے لئے دعا قبول ہو جائے یا اس پر رحمت ہو جائے۔

**فائدہ:** سب سے زیادہ اس پر صوفیہ عمل کرتے ہیں کیونکہ وہ ہر مسلمان سے دعا

طلب کرتے ہیں۔

### بیعت کے معاملہ میں بعض مشائخ کی توسع

**۳۵۰- حدیث:** بہت سے بھائی بنا لو کیونکہ ہر مومن کیلئے قیامت کے روز ایک

شققتہ ہوگی (شاہید وہ شفاعت تھا رے ہی حق میں ہو جائے (اور وہ تعارف سے ہوگی)۔

**فائدہ:** اور یہی مصلحت ہے بعض مشائخ کے اس معمول میں کہ وہ قبول بیعت میں

توسع کرتے ہیں جیسا کہ میرے حضرت شیخ کا یہی معمول تھا اور اسی امید (مذکور) کی تصریح

فرمایا کرتے تھے اور بعض مشائخ اس میں تنگی فرماتے ہیں غیرت فی الدین اور امتحان

طالبین کے لئے اور ہر ایک کی ایک سمت توجہ ہے کہ وہ اس کی طرف رخ کئے ہوئے ہے۔

### اہل طریق مبتدیوں پر سخت گیری نہیں کرتے

۲۵۱- حدیث: مسلمان ہو جا اگرچہ بے رغبتی سے ہو ہنسی نے (اس کی شرح میں) کہا ہے کہ یہ خطاب نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسے شخص سے فرمایا تھا جس کو اسلام سے یعنی اس سے کہ آپ کی نبوت کا اقرار کرے کر اہت تھی تو اس وقت تو کراہت تھی مگر شہادت کی برکت سے بعد میں اشراح بھی حاصل ہو جائے گا۔

فائدہ: اس مقام سے تم اہل طریق کے محققین کو دیکھتے ہو کہ وہ مبتدیوں پر سخت گیری نہیں کرتے اور ان سے ہر عمل خیر کو قبول کر لیتے ہیں اگرچہ عمل کدورت سے صاف نہ ہو (یعنی اس میں خلوص نہ ہو) پھر جب ان مبتدیوں کو اس کی عادت ہو جاتی ہے تو وہ عمل ٹھیک ہو جاتا ہے اور جیسا ہونا چاہئے تھاویا ہی ہو جاتا ہے۔

### دنیا کے ساتھ دین کے اہتمام کی فضیلت

۲۵۲- حدیث: سب سے اعظم اہتمام میں مومن ہے کہ اپنی دنیا کا بھی اہتمام کرتا ہے اور اپنی آخرت کا بھی۔

فائدہ: اس سے فکر (واہتمام) کی فضیلت معلوم ہوتی ہے جب ضرورت سے ہو اگرچہ دنیا ہی کے متعلق ہو خلوظ نفس و فضول کے لئے نہ ہو) پس یہ بھی ایک طریق ہے وصول الی اللہ کا جیسا (بعض کے لئے فراغ عن الافق اس کا ایک طریق ہے اور اسی مقام سے تم محققین اہل طریق کو دیکھتے ہو کہ فارغ (عن التعلقات) کو مشغول (بالتعلقات) پر جب یہ شغل ضرورت سے ہو ترینج نہیں دیتے بلکہ کبھی مشغول کو فارغ پر فوکیت ہو جاتی ہے کیونکہ یہ جمادہ میں اشد ہے (کہ باوجود افق اس کے لئے بعض اوقات وہ مانع ہو جاتے ہیں دین کا اہتمام کرتا ہے)۔

### معاشرات میں رعایت کی سہولت

۲۵۳- حدیث: سب میں بڑا اجر اس عیادت کا ہے جو ہلکی چھلکی ہو اور

تعزیت ایک بار ہونا چاہئے۔

**فائدہ:** یہ حدیث اپنے دنوں جزووں سے معاشرات میں سہولت کی رعایت پر دال ہے کیونکہ مریضوں کے پاس دیر تک بیٹھنا بعض اوقات اس پر قفل ہوتا ہے اور اسی طرح تعزیت کا بار بار کرنا غم کا یاد دلانا ہے اور مطلوب (شرع میں غم کا دل سے اتنا ہے اور اسی (مصلحت) کے لئے تعزیت شروع ہوئی ہے جس کی حقیقت (لغویہ و شرعیہ) ازالہ غم ہے تاکہ حزن کا اثر خفیف ہو جائے پس اس کا بار بار یاد دلانا اس کے موضوع کو منہدم کرنا ہے اور ایسی رعایتیں حضرات صوفیہ کے مثل امور طبعیہ کے ہیں جیسا مشاہدہ کیا جاتا ہے۔

### دین کی عزت کی فکر

۲۵۲- **حدیث:** دین کی عزت کر (یعنی ایسا کوئی کام مت کرو جس سے دین کی سکلی ہو)

**فائدہ:** کبھی یہ اعزاز دین بعض ایسے لوگوں کو نظر میں جو تامل سے کام نہیں لیتے کبر سے ملتیس ہو جاتا ہے پس وہ لوگ اہل اللہ پر ان کے بعض معاملات میں نکیر (واعتراف) کرنے لگتے ہیں۔

### توکل میں قطع اسباب شرط نہیں

۲۵۵- **حدیث:** اوثقی کو باندھ دے اور (پھر) توکل کر۔

**فائدہ:** یہ حدیث اس پر دال ہے کہ توکل قطع اسباب پر موقوف نہیں البتہ بعض احوال میں بعض اشخاص کے قطع اسباب بھی محمود ہے اور اس کی تفصیل کیلئے دوسرا مقام ہے۔

### وشنی نفس کی حدیث

۲۵۶- **حدیث:** تیر اسب سے بڑا شمن تیر افس ہے جو تیرے پہلوؤں کے درمیان میں ہے۔

**فائدہ:** یہ حدیث صوفیہ میں مشہور ہے اور یہاں اس کے وارد کرنے سے یہی مقصود ہے تاکہ اس کو بے اصل نہ سمجھا جائے۔

## تکلف اور تو سخن میں اعتدال

۳۵۷- حدیث: اپنے ہاتھوں کو دھو کر ان میں پانی پیا کرو اس لئے کہ کوئی برتن ہاتھ سے زیادہ پا کیزہ نہیں ہے۔

**فائدہ:** یہ حدیث تکلف پر دال ہے لیکن مع نظافت کے اس لئے کہ ہاتھ میں لے کر پانی پینا ترک تکلف ہے اور ان کا دھونا تحصیل ہے نظافت کی اور یہی اعتدال ہے۔ درمیان دو طرفوں کے ایک تکلف دوسرا میلا کچیلا ہونا جو کہ دونوں نہ موم ہیں۔

## زینت کی ضرورت و حکمت

۳۵۸- حدیث: اپنے کپڑے دھولیا کرو اور اپنے بال لے لیا کرو اور صفائی رکھا کرو کیونکہ (اکثر) بنی اسرائیل ایسا نہ کرتے تھے (بلکہ میلے چیلے رہتے تھے شاید اس کو زہد سمجھتے ہوں) سوان کی عورتیں زنا کرنے لگیں (کیونکہ خاوندوں سے ان کو نفرت ہوئی اور دوسرے زینت کرنے والوں کی طرف رغبت کرنے لگیں)

**فائدہ:** اس سے ضروری زینت کا مطلوب ہونا معلوم ہوئی اور اس کی ایک حکمت تو وہ ہے جو حدیث میں مذکور ہے (اور یہ حکمت خاص بنی بی والوں کے لئے ہے) اور دوسری حکمت اظہار ہے حق تعالیٰ کی نعمت کا جیسا متعدد احادیث سے معلوم ہوتا ہے (اور یہ حکمت عام ہے بنی بی والوں کے لئے اور غیر بنی بی والوں کے لئے)

## صوفیہ کے بعض اخلاق

۳۵۹- حدیث: سب اعمال سے افضل (یعنی بعض اعتبارات سے) یہ ہے کہ تو اپنے بھائی مسلمان پر سرور کو داخل کرے یا اس کی طرف سے کوئی دین ادا کرے یا اس کو روٹی (مراہ مطلق کھانا) کھلائے۔

**فائدہ:** یہ سب صوفیہ کے اخلاق دائمہ لازمہ ہیں خاص کر اول و ثالث

**افضل ذکر کے سب صوفیہ کی فضیلت اور دعائیں کی**

۳۶۰- حدیث: سب اذکار سے افضل لا الہ الا اللہ ہے اور سب دعاءوں

سے افضل الحمد للہ ہے۔

**فائدہ:** اور اس سے یہ بھی لازم آتا ہے کہ ذاکرین میں سب سے افضل وہ ہوگا جو اس افضل الاذکار کو لازم پکڑے اور اس سے صوفیہ کی افضیلت باقی لوگوں پر ثابت ہوتی ہے کیونکہ ان کا التزام اس ذکر پر معلوم ہے اور دوسرا جزو اس پر دال ہے کہ بعض بزرگ جو ظاہر ادعا میں مشغول نہیں ہوتے اس وجہ سے کہ وہ زیادہ تر) ذکر میں مشغول رہتے ہیں۔ اس ترک دعا سے ان پر نکیرنہ کی جاوے گی کیونکہ ذکر بھی (جس میں وہ مشغول ہیں) دعا ہی ہے حقیقتہ چنانچہ الحمد للہ کو دعا فرمایا گیا ہے) گوற میں اس کو دعا نہیں کہا جاتا (مگر جو اصل مقصود ہے دعا سے یعنی توجہ الی اللہ وہ ذکر میں حاصل ہے)

### اصل فضیلت بزرگوں کی اولاد کو ہے

**۳۶۱- حدیث:** سب لوگوں سے افضل وہ مومن ہے جو دو کریموں کے درمیان ہو (یعنی اس کے ماں باپ متین ہوں لان الکرم ہو الشفوی و قال تعالیٰ ان اکرمکم عند الله اتقاكم)

**فائدہ:** یہ حدیث صوفیہ کے اس معمول کی اصل ہے کہ وہ بزرگوں کی اولاد کی زیادہ تعظیم کرتے ہیں جیسا مشارہ ہے کیونکہ حدیث بزرگوں کی اولاد کو دوسرے عوام پر ترجیح دیتی ہے۔

### رخصت پر عمل

**۳۶۲- حدیث:** میری امت میں افضل وہ لوگ ہیں جو رخصتوں پر عمل کرتے ہیں۔

**فائدہ:** اس کا یہ مطلب نہیں کہ رخصت عزیمت سے افضل ہے یہ فضیلت رخصت کی صرف کسی عارض کی وجہ سے ہے ایک عارض یہ ہے کہ عزائم پر عمل کرنے سے عجب پیدا ہو جائے اور یہ شیخ کی رائے پر ہے مرید کی رائے پر نہیں اور ایک عارض یہ ہے کہ اس کے ترک کو اس لئے ترجیح دے کر کہ اس میں مشقت نہیں (اور نفس یہ کہے کہ اج ہوتا ہے مشقت سے تو اس میں ثواب کم ملے گا جیسے با وجود تیتم جائز ہونے کے وضو کی مشقت اٹھاؤ کے تیتم کا ثواب کم ہے

حالانکہ جس محل میں وہ مشروع ہے اس کا ثواب بھی وضو سے کم نہیں) اور ایک یہ ہے کہ اس کی دلیل میں شک ہے جیسے اہل بدعت کو منع خپلین میں کلام پر یہ سمجھتے ہیں کہ قرآن کے معارض ہے اس لئے اس کی دلیل مرجوح ہے حالانکہ اس کی دلیل بھی ظفی ہے اور تخصص ہے قرآن کی) اخیر کے دو عارض پر خنی متنبہ کیا ہے اور یہ سب اس صورت میں ہے جہاں عزیمت پر بھی عمل جائز ہے باقی جس میں عزیمت پر عمل جائز نہیں وہاں تو یہی عزیمت ہے کہ رخصت پر عمل کیا جائے (جیسے خنی کے نزدیک قصر) اور یہ سب صوفی کی مزاولات میں ہے علماء بھی عمل آبھی۔

### ولایت کی ایک علامت یہ بھی ہے کہ چہرہ دیکھنے سے خدا یاد آجائے

**۳۶۳ - حدیث:** تم میں سے سب سے افضل وہ لوگ ہیں کہ جب ان کو دیکھا جائے تو اللہ یاد آجائے ان کے دیکھنے سے۔

**فائدہ:** حاشیہ خنی میں ہے کہ یہ دیکھنا خواہ بصر سے ہو جس کو دیکھنا کہتے ہیں خواہ بصیرت سے ہو (جس کو خیال کہتے ہیں) اس پس یہ حدیث عام ہوئی ان کے دیکھنے کو اور ان کے تذکرہ کو (کیونکہ تذکرہ سے ان کا خیال آ جاتا ہے) اور یہ علامات ولایت میں سے ایک علامت ہے کہ ان کے زیارت اور ان کے تذکرہ سے حق تعالیٰ کی یاد اور اس کی طرف توجہ کا قلب پر غلبہ ہو جاتا ہے۔

### ورع کی افضليت

**۳۶۴ - حدیث:** دین کے اجزاء میں سب سے افضل ورع (یعنی معاصی سے بچنا) ہے۔

**فائدہ:** اسی جگہ سے تم عارفین کو دیکھتے ہو کہ اس کی طرف اشد درجہ کی توجہ مکشیر اعمال سے بھی زیادہ کرتے ہیں اور عوام اس کی طرف التفات بھی نہیں کرتے اور اس کو کمالات میں شمار نہیں کرتے کیونکہ اس عبادت کی صورت عدنی ہے جو محروس نہیں ہوتی وہ لوگ وجودی عبادت کو زیادہ دیکھتے اور سمجھتے ہیں)

## نشاط و حریت کا طریقہ

**۳۶۵- حدیث:** گناہ کم کر (یعنی مت کر) تجھ پر موت آسان ہو جائے گی اور قرض کم کر (یعنی مت کر) تو آزادی کی زندگی بسرا کرے گا۔

**فائدہ:** اور صوفیہ میں اس کا مشاہدہ ہو رہا ہے کہ وہ جب موت کا خیال کرتے ہیں تو ان کو سہل معلوم ہوتی ہے کیونکہ طاعت کے سبب ان کے قلوب پر انوار فائض ہوتے ہیں (ان کی برکت سے ان کو موت سے حشمت نہیں ہوتی) بخلاف عاصی کے وہ جب موت کا خیال کرتا ہے وہ اس کو حشمت ذنوب کے سبب سخت معلوم ہوتی ہے اسی طرح صوفیہ آزاد رہ کر زندگی بسرا کرتے ہیں کسی مخلوق کے سامنے تذلل اختیار نہیں کرتے جیسا قرض دار قرض خواہ کے سامنے تذلل اختیار کرتا ہے (مطلوب یہ ہے کہ ذلت کی جزا احتیاج ہے وہ کسی احتیاج کا علاقہ نہیں رکھتے)

## وجد کی اصل

**۳۶۶- حدیث:** قرآن مجید غمگینی کے ساتھ پڑھو کیونکہ وہ غمگینی ہی کے ساتھ نازل ہوا ہے۔

**فائدہ:** اس میں اصل ہے تو اجد کی جب ریاسے نہ ہو بلکہ تھیل خشوع کے لئے ہو اور حزن اختیاری کا تو اجد ہونا ظاہر ہے کیونکہ وجد غیر اختیاری ہوتا ہے اور یہاں وجد اختیاری ہے ورنہ مامور بہ نہ ہوتا)

## لوگوں کا اپنے مرتبہ سے تنزل

**۳۶۷- حدیث:** اہل وجاہت کی لغزشیں معاف کر دیا کرو بجز حدود کے۔

**فائدہ:** اہل طریق میں جو مقتدا ہیں ان میں یہی امر مشاہدہ کیا جاتا ہے جس کی وجہ یہ ہے کہ وہ لوگوں کو اپنے مرتبہ پر رکھتے ہیں باقی مغلوب درویش وہ اہل وجاہت اور غیر اہل وجاہت میں مساوات رکھتے ہیں اور یہ بھی مخدور ہیں بوجہ مغلوب ہونے کے مگر عام آدمی ان مابعد والوں کو ماقبل والوں پر ترجیح دیتے ہیں جس کا سبب ناواقفی ہے۔

## کمانے اور خرچ کرنے میں اعتدال

**۳۶۸-حدیث:** میری امت میں سب سے بڑے (درجہ میں) وہ لوگ ہیں جن کو نہ تو اتنا مال ملا ہو جس سے وہ اترانے لگیں اور نہ ان پر اتنی بُنگلی کی گئی ہو جس سے (وہ لوگوں سے) ماگنے لگیں (یہ مانگنا عام ہے خواہ صرخ طور پر ہو خواہ ترکیبوں سے ہو) **فائدہ:** یہی ہے وہ اعتدال جس کی طرف صوفیہ محققین رہبری کرتے ہیں اور سالک کو حکم کرتے ہیں کہ جو چیز اپنے پاس موجود ہو اس کے کمانے میں اتنا انہاک نہ کریں کہ حد ضرورت سے آگے بڑھ جائیں اور جو چیز اپنے پاس موجود ہو اس کو ضائع نہ کریں جس سے مشوش ہو جائیں اور ذلت اختیار کریں (یعنی طمع و حرص اور عرض حاجت میں بٹلا ہو جائیں)۔

## ایک دن میں دو دفعہ کھانا چاہئے

**۳۶۹-حدیث:** ایک دن میں ایک بار سے زیادہ کھانا اسراف ہے اور ایک روایت میں اتنا اور زیادہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اسراف کرنے والوں کو پسند نہیں فرماتے اور کنز العمال میں اس حدیث کو ضعیف کہا ہے اور ایک روایت میں ( فعلی حدیث) ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب صحیح کو کھانا نوش فرماتے تو شام کو نوش نہ فرماتے اور جب شام کو نوش فرماتے تو صحیح کو نوش نہ فرماتے اور عزیزی نے اس حدیث کو ضعیف کہا ہے اور یہ تو حدیث کے ثبوت کی تحقیق ہے (کہ ضعیف ہے) باقی اس کے مدلول کی تحقیق وہ یہ ہے کہ بعض الال زہد نے اس کے ظاہر الفاظ سے تمسک کر کے دعویٰ کیا ہے کہ ایک دن میں دو بار کھانا مکروہ ہے اور اس حدیث سے یہ تمسک صحیح نہیں نہ ثبوت ان دلالت۔ ثبوت اتوس لئے کہ حدیث ضعیف ہے (جیسا ابھی گزر را) اور کراہۃ مجملہ احکام کے ہے۔ چیز حدیث ضعیف سے وہ ثابت نہ ہوگی اگرچہ کوئی اس کا معارض بھی ثابت نہ ہو اور اگر معارض بھی ثابت ہو جائے تو بدرجہ اولیٰ (کراہۃ ثابت نہ ہوگی) اور (یہاں) معارض ثابت ہو چکا ہے قولًا بھی فعلًا بھی قولي ثبوت میں تو یہ بات کافی ہے کہ سحر و اظمار کی ترغیب دی گئی ہے اور (ظاہر ہے کہ) دونوں ایک ہی دن میں ہوتے

ہیں اور فعلی ثبوت یہ ہے کہ حدیث میں ہے کہ جب کبھی حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے گھر والوں نے ایک دن میں دو بار کھانا کھایا ہے تو ان میں ایک بار کا کھانا خرما ضرور ہوا ہے اس میں تصریح ہے کہ ایک دن میں دو بار کھانا آپ کے دولت خانہ میں معیوب نہیں تھا تو اس پر کراہت کا حکم کیسے لگایا جاسکتا ہے رہا امر ثانی یعنی حدیث کی دلالت کراہت پر سواس کا حال خود حدیث کے الفاظ میں غور کرنے سے ظاہر ہو جاتا ہے کیونکہ اس کی علت اسراف فرمائی گئی ہے اور اسراف حاجت اور اباہت کے ساتھ جمع نہیں ہوتا پس حدیث اس صورت پر محمول ہو گئے وسری بار بدوں بھوک کے کھائے جیسا کہ اہل نعم خادمان شکم کی عادت ہے کہ محض ادائے حق وقت کے لئے کھاتے ہیں گویا وقت سبب ہے وジョب اکل کا جیسا وقت سبب ہے وجوہ صلوٰۃ کا باقی جو شخص حاجت کے سبب کھائے اس میں کچھ بھی شناخت نہیں حتیٰ کہ اگر کسی شخص کو دوبار سے زائد کھانے کی حاجت ہو کسی مرض یا ناقہت کے سبب اس کے لئے دوبار سے زائد کھانے میں بھی کوئی حرج نہیں یا اس حدیث کو کہ صحیح کو کھا کر شام کو نوش نہ فرماتے اور بالعكس اس پر محمول کیا جائے کہ اکثر احوال میں کھانا موجود نہ ہوتا تھا پس اس حدیث میں اس تینگی کا بیان ہو گا جو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی اکثری حالت تھی جیسا بخاری و مسلم کی حدیث میں حضرت عائشہ سے روایت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات ہو گئی اور ایک دن میں دوبار روتی اور روغن زیتون سے آپ شکم سیر نہیں ہوئے اور حدیث اس پر محمول نہیں کہ آپ قصدًا صحیح و شام کا کھانا ترک فرمادیتے تھے۔ اچھی طرح سمجھ لواور افراط و تفریط میں واضح ہونے سے احتیاط کرو۔ واللہ اعلم

### حنی کے دونوں اذکار کے بعض فوائد

۳۷۰- حدیث: ذکر اللہ کثرت سے کرو یہاں تک کہ لوگ مجنون کہنے لگیں۔

۳۷۱- حدیث: ذکر اللہ کثرت سے کرو یہاں تک کہ لوگ ریا کار کہنے لگیں۔

**فائدہ:** دونوں حدیثیں تھوڑے تفاوت سے قریب ہی گز ری ہیں ایک تو اس حدیث کے بعد اذا کان فی اخر الزمان دوسرا اس حدیث کے بعد اذا اعس اور

دونوں کے درمیان دو حدیث کا فصل ہے اور دونوں کے متعلق فوائد بھی گزر چکے ان کے اعادہ کی حاجت نہیں البتہ میں نے حاشیہ ہنی میں بعض زائد فوائد دیکھے ہیں گو وہ حدیث کے مدلول نہیں لیکن اس کے متعلق ہیں ان کا نقل کرنا تمیم فائدہ کے لئے مناسب معلوم ہوا سو حدیث اول کے تحت میں انہوں نے کہا ہے کہ ذکر کی کثرت کرو جس طرح ہوا اور نفس امارہ والوں کے لئے لا الہ الا اللہ کا ذکر زیادہ اولی ہے اس میں تطہیر کے لئے سر عجیب ہے اسی لئے اہل اللہ نے جو ذکر کی تلقین کرتے ہیں اس کو اختیار کیا ہے وہ شمشیر براں کی طرح ہے خصوص جب کسی شیخ کی طرف سے تلقین ہوا اور حدیث ثالثی کے تحت میں کہا ہے کہ اسی لئے سلف ایک دوسرے کو ذکر کی تلقین کرتے تھے کیونکہ اس میں (گویا) حدیث مسلسل کو اخذ کرنا ہے پس جب شیخ اپنے مرید کو تلقین کرتا ہے۔ وہ سلسہ حرکت کرتا ہے اور جتنا شیخ سے اعتقاد ہوتا ہے اتنا ہی اس سلسہ نور اس پر فاضل ہوتا ہے اور ذا کر کے مناسب ہے کہ لا الہ الا اللہ کو وہنی طرف سے شروع کرے کیونکہ اس جہت میں شیطان ہے (شاید یہ اس آیت سے ماخوذ ہو قالو انکم تاتو ننا عن اليمین) اور الا اللہ کو باعیں طرف ذکر کرے کیونکہ قلب باعیں جہت میں ہے سو ذکر میں حرکت کرنا سلف سے منقول ہے اور قرآن اور علم میں حرکت کا ترک اولی ہے یعنی جو قصد ہو اور اگر کسی پر حال غالب ہو جائے تو کچھ ذر نہیں اور ذکر میں جہر مسنون ہے جب کہ ریا کا خوف نہ ہوا اور کسی سونے والے (یا نماز پڑھنے والے) کو پریشانی نہ ہو ورنہ آہستہ کرے علی الاطلاق ایک ہی بات نہ کہہ دے کیونکہ جہر سے نشاط ہوتا ہے اسی واسطے کسی شخص نے دوسرے شخص کی نسبت جو کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے رو برو ذکر جہر کرتا تھا یوں کہہ دیا کہ یہ ریا ہے حضور نے ارشاد فرمایا کہ اس کو اس کے حال میں رہنے دو یہ عاشق ہے اہ مگر میں نے یہ حدیث نہیں دیکھی تحقیق کر لیا جائے۔

### عزالت کی فضیلت مشروط

۲۷۲- حدیث: اپنے گھر سے (یعنی جو اپنے رہنے کا ٹھکانا ہواں سے چھتا

رہ (یعنی گھر سے بے ضرورت نہ نکل)۔

**فائدہ:** اس میں ترغیب ہے گوشہ نشینی کی ہٹنی نے کہا ہے یہ ان لوگوں کے حق میں ہے جن کو طہارت نفس حاصل نہیں ہوئی اور وہ وصول کے طالب ہیں اس میں کہتا ہوں کہ اور ان مطہرین (متقین) کے حق میں بھی ہے جو استعداد وصول کے طالب ہیں جیسے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ابتداء حال میں لوگوں سے علیحدگی اختیار فرمائی تھی اور ان واصلین کے حق میں بھی ہے۔ جو فتنہ سے بھاگتے ہیں (یعنی فرعون الفتنہ ان کی عزلت کا باعث ہے) مگر اس میں شرط یہ ہے کہ ان حضرات پر اصلاح کا مدارنہ ہو گیا ہو یا ان کو اصلاح کی امید نہ رہی ہو اور جس جگہ یہ عوارض نہ پائے جائیں تو امر اصلی یہی ہے کہ افادہ واستفادہ کے لئے مخالفت کی جائے جیسے بکثرت نصوص ناطق ہیں۔

### لہومبار کی حکمت

۲۷۳- حدیث: کچھ کھیل کو دبھی لیا کرو میں اس کو پسند نہیں کرتا کہ تمہارے دین میں سختی دیکھی جائے۔

**فائدہ:** عزیزی نے کہا ہے کہ یہ امر لایتھ کے لئے ہے لیکن میں کہتا ہوں کہ جب ہم اس امر کی حکمت پر نظر کرتے ہیں یعنی یہ ارشاد کہ میں پسند نہیں کرتا لیکن تو اس امر کا ادب کے لئے ہونا راجح معلوم ہوتا ہے اگرچہ مندوب ہونا عارض کے سب سے ہو گا اور وہ عارض یہ ہے کہ لوگوں کو دین کا ہم اور زرم ہونا نظر آئے اور اس کے سبب ان کو دین سے محبت ہو جائے اور عام لوگوں کے لئے یہ دین کی طرف بہت قوی داعی ہے اور اسی مقام سے تم محققین کو دیکھو گے کہ ناک منه چڑھا کر نہیں بیٹھتے اور آسان برتاو رکھتے ہیں اور سختی کا برتاو نہیں کرتے اور بشارتیں دیتے رہتے ہیں اور نفرت نہیں دلاتے اور کبھی کبھی خوش طبعی بھی کرتے ہیں اور کبھی مباحثات (تفہیجیہ) میں مشغول ہو جاتے ہیں اور ان سب میں اعتدال کی رعایت رکھتے ہیں۔ مگر جن لوگوں پر بیعت کا حال غالب ہو سوہہ ان مصالح کے تکلف نہیں۔

### قرض لینے کے متعلق اہل اللہ کے مسالک کا اختلاف

۲۷۴- حدیث: اللہ تعالیٰ قرض دار کے ساتھ ہیں یہاں تک کہ اپنے

قرض کو ادا کر دے۔

**فائدہ:** اور بعض حدیثوں میں قرض سے ڈرایا گیا ہے اور دونوں میں تبیق یہ ہے کہ جو قرض بلا ضرورت ہو قابل حذر ہے اور جو ضرورت سے ہو اور اس کے ساتھ نیت ادا کی بھی ہو وہ معیت حق کا سبب ہے اور اہل طریق اس میں (عمل) مختلف ہیں بعض پر تو پہلا حال غالب ہے (جوتمن میں ہے) وہ توکل پر قرض لے لیتے ہیں اور نیک کاموں میں خرچ کر دیتے ہیں اور ضرورت کے مفہوم میں توسع کرتے ہیں (یعنی غیر شدید ضرورت کو بھی ضرورت شمار کرتے ہیں جیسے ہمارے زمانہ میں حضرت مولانا فضل الرحمن صاحب گنج مراد آبادی رحمۃ اللہ علیہ تھے جو مہماں کے لئے بھی مقرض رہتے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے وفات کے دوسرے تیرے ہی دن ایک شخص کو توفیق دی کہ اس نے سب قرض ادا کر دیا جو کئی ہزار تھا) اور بعض پر دوسرا حال غالب ہے (جوتمن کے بعد مذکور ہے) وہ احتیاط کا پہلو اختیار کرتے ہیں اور ضرورت کے مفہوم میں تنگی کرتے ہیں (یعنی غیر شدید ضرورت کو ضرورت شمار نہیں کرتے جیسے ہمارے ہی زمانہ میں حضرت مولانا رشید احمد صاحب گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ تھے کہ قرض میں بے حد احتیاط فرماتے تھے) اور اسلام ہمارے زمانہ والوں کے لئے یہی دوسرا طریقہ ہے (کہ قرض سے بچتی کہ مہماں کو بھی اپنی تنگی میں شریک کرے وجہ یہ کہ اس وقت طبائع بھی ضعیف ہیں اور اہل اللہ کی ضرورتوں کی طرف اہل دنیا کو توجہ کم ہے تو مقرضیت کا نتیجہ ایسی حالت میں بجز پریشانی کچھ نہیں اور پریشانی سے علاوہ کلفت کے بعض اوقات دین کو بھی ضرر پہنچ جاتا ہے۔

**۳۷۵- حدیث:** اور جو واقعی اہل نار ہیں اس قول تک لیکن بعض لوگوں کو ان کے گناہوں کے سبب آگ لگے گی اور وہ ان کو موت دے دے گی اخْ میں کہتا ہوں یہ حدیث مع اپنے بعض فوائد کے اسی تیرے حصہ میں ان الفاظ سے گز رچکی ہے ادا ادخل اللہ الموحدین فقط۔

**شیخ کی عنایت کسی کو کسی پر مقدم نہیں کرتی**

**۳۷۶- حدیث:** بعد حمد و صلوٰۃ کے واللہ میں بعض آدمی کو دے دیتا ہوں اور

بعض کو نہیں دیتا اور جس کو نہیں دیتا وہ (بعض وقت) میرے نزدیک اس سے زیادہ محبوب ہوتا ہے جس کو دیتا ہوں لیکن (پاوجو داس کے) بعض لوگوں کو اس لئے دیتا ہوں کہ ان کے قلب میں اضطراب اور کمزوری دیکھتا ہوں (کہ اگر ان کو نہ ملے گا تو پریشانی سے ان کا ایمان متزلزل ہو جائے گا) اور بعض لوگوں کو اس چیز کے حوالے کر دیتا ہوں جو اللہ تعالیٰ نے ان کے دلوں میں غنا اور خیر پیدا کی ہے (ان کی طرف سے اطمینان ہوتا ہے کہ یہ ہر حال میں مستقل رہیں گے اس لئے ان کو دینے کی ضرورت نہیں سمجھتا) ایسے لوگوں میں سے عمر و بن تغلب بھی ہیں۔

**فائدہ:** اس حدیث میں اس پر دلالت ہے کہ اگر شیخ کسی کو کسی خاص عنایت (ورعایت) میں (دوسروں پر) مقدم کر دے تو نہ اس کو جائز ہے کہ وہ اپنے کورتبہ میں مقدم سمجھنے لگے اور نہ اور کسی کو جائز ہے کہ شیخ کی شکایت کرنے لگے (کہ اس میں کوئی استحقاق تقدیم کا نہیں) کیونکہ تقدیم بھی کسی مصلحت سے ہوتی ہے یہ ضروری نہیں کہ وہ شخص واقع میں بھی (راتبہ کے اعتبار سے مقدم ہو) ( بلکہ معاملہ بالعکس بھی ہوتا ہے جیسا اس حدیث میں آپ نے قوی الایمان کو نہیں دیا اور ضعیف الایمان کو دیا اور اس کی مصلحت بھی بیان فرمادی مگر ہر وقت مصلحت بیان فرمانا بھی شیخ کے ذمہ نہیں) اور اس حدیث میں یہ (مسئلہ) بھی ہے کہ کسی کے منہ پر اس کی تعریف کرنا صرف اسی صورت میں مذموم ہے (چنانچہ دوسری احادیث میں اس سے نبی آئی ہے) جبکہ اس سے کسی مفسدہ کا ندیشہ ہو (مثلاً مددوح میں عجب پیدا ہو جائے گا) لیکن اگر مفسدہ سے امن ہوتا (پھر) اس میں کوئی خرابی نہیں اور اگر اس میں کوئی مصلحت بھی ہو تو بدرجہ اولیٰ جائز ہو گی جیسا حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے راوی حدیث کی (ان کے منہ پر) مدح فرمائی (جس میں مفسدہ نہ ہونا تو یقینی ہے اور غالب یہ ہے کہ اس میں مصلحت بھی تھی) (مثلاً اس سے ان کا دل بڑھا ہو گا اور دین کو اور زیادہ قوت ہو گئی ہو گی)۔

امور میں سب سے بہتر اوسط ہے

۷۷- حدیث: ایسے امر کو اختیار کرو جو افراط و تفریط کے درمیان ہو اور

سب سے اچھے وہ امور ہیں جو اوسط درجہ کے ہیں میں کہتا ہوں محققین نے تربیت میں اسی سے تمکن کیا ہے اور شیخ کے لئے ان اوساط کی علمی تحقیق سب سے زیادہ مشکل ہے کیونکہ ان کو کبھی اپنے طرفین سے التباس ہو جاتا ہے اور طالب کے لئے اس پر عمل کرتا سب سے زیادہ سہل اور نافع ہے اور افراط میں سہولت نہیں تفریط میں نفع نہیں۔

### طالبین کے حال کے لحاظ سے رعایت و مصلحت

۲۷۸- حدیث: آپ نے حضرت کعب کو جب کہ انہوں نے غزوہ تبوک کے تخلف سے توبہ قبول ہونے کی خوشی سے سب مال خیرات کرنا چاہا یہ فرمایا کہ کچھ مال اپنے پاس بھی رہنے دو یہ تمہارے لئے خیر (مصلحت) ہے میں کہتا ہوں کہ اس میں رعایت ہے حال سالک کی اس طرح سے کہ آپ نے کعب بن مالک کو تمام مال خیرات کرنے کی اجازت نہیں دی اور حضرت ابو بکرؓ و اس سے منع نہیں فرمایا کیونکہ آپ کونورنبوت سے اس کا علم تھا کہ یہ ابو بکرؓ کی برادر تھی پر صبر نہ کر سکیں گے اور یہی طریقہ ہے شیوخ کا کہ وہ شخص کے لئے نور فرست سے وہ امر تجویز کرتے ہیں جو اس کے لئے مصلحت سمجھتے ہیں۔

### اہل اللہ پر ہبیت و محبت کا القاء

۲۷۹- حدیث: اللہ تعالیٰ جب کسی مخلوق کو خلافت کے لئے پیدا کرنا چاہتا ہے تو اپنا ہاتھ اس کی ناصیہ پر پھیر دیتا ہے تو پھر اس شخص پر کوئی آنکھ نہیں پڑتی مگر اس شخص سے محبت کرتی ہے۔

فائدہ: خلیفہ و شخص ہے جو لوگوں کی سیاست یعنی ان کی معاش و معادو کی اصلاح کی خدمت کرے خواہ حکومت کے ساتھ اور اکثر احادیث میں خلیفہ کے یہی معنی آئے ہیں اور یا بدلوں حکومت کے جیسے علماء اور مشائخ ہیں اور قرآن میں خلیفہ کے یہی معنی آئے ہیں اور آیت انی جاعل فی الارض خلیفۃ میں یہی معنی ہیں اور اسی معنی میں تمام انبیاء کو داخل کیا گیا ہے حالانکہ بعض انبیاء امراء نہ تھے اور حدیث میں دونوں معنی کا اختلال ہے اور اسی وجہ سے عزیزی نے (بمعنی امراء لے کر یہ) کہا ہے یعنی اس پر ہبیت اور قبول

کا القاء فرماتے ہیں تاکہ وہ اپنے احکام جاری کر سکے اور اس کا کہنا شا جاوے اور جب خلق کو اس سے محبت ہوگی اس کے لئے لازم ہے کہ اس کا کہنا مانا جائیگا اور اس کی منع کی ہوئی چیزوں سے بچا جائے گا اور اس کی بیت قلوب میں بھی رہے گی احمد (پس عزیزی نے سلاطین مراد لئے ہیں) اور ہنی نے کہا ہے کہ مراد خلیفہ سے وہ شخص ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے (ارشاد خلق کے لئے) منتخب کر لیا ہوا اور اس کو خلق کا ہادی بنایا ہوا گے کہا ہے کہ یہاں خلیفہ حکومت مراد نہیں ہے جیسا بعض کو شہر ہو گیا ہے احمد میں کہتا ہوں کہ اگر حدیث میں خلیفہ حکومت ہی مراد لیا جائے اور اس پر (خاص احکام میں) خلیفہ ارشاد کو قیاس کر لیا جائے بجہہ مشترک ہے اور وہ علت لوگوں کو (دینی) نفع پہنچانا ہے تب بھی مقصود حاصل ہو جائے گا اور وہ مقصود حکم کا عام ہونا ہے (یعنی اس شخص کا صاحب بیت ہونا) اور اس قسم کی بیت مشاہدہ سے مشترک ہے سلاطین میں اور ان اہل اللہ مسَاکین میں (کہ اکثر اوقات سلاطین کی ہمت بزرگوں کے سامنے بولنے کی نہیں ہوتی) اور یہی بیت وہ چیز ہے جس کے ساتھ اس آیت میں تعبیر کیا گیا ہے جو مویٰ علیہ السلام کو ان کے بھائی کے متعلق فرمایا گیا ہے کہ ابھی تمہارا باز و تمہارے بھائی سے قوی کے دیتے ہیں اور ہم دونوں بھائیوں کے لئے ایک رعب دیں گے (اس رعب کا یہ اثر ہوا کہ فرعون جیسا متجبر متکبران سے دب گیا جیسا کہ قرآن مجید میں مذکور ہے۔

### دوانہ کرنے سے کرنا بہتر ہے

**۲۸۰- حدیث:** بے شک اللہ تعالیٰ نے بیماری اور دوادنوں نازل کی ہیں

اور ہر بیماری کے لئے ایک دوامقر کی ہے سودا کیا کرو اور حرام چیز سے دوامت کرو۔  
**فائدہ:** اس میں ترغیب ہے دو اکرنے پر اور غالب عادت حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی بھی تھی سومنون طریقہ بھی ہوا اور ائمہ اہل طریق اسی مسلک پر ہیں لیکن امر چونکہ ارشادی ہے اس لئے ترک تداوی بھی جائز ہے اور اس پر ملامت نہ کی جائے گی خصوص اگر غلبہ حال توکل سے ہو جیسا بعض مشائخ اس مسلک پر بھی ہیں اور یہ ایک درجہ ہے توکل کا یعنی ترک اسباب ظفیہ اور اس درجہ سے اعلیٰ درجہ وہ توکل ہے جو مباشرت

اسباب کے ساتھ ہو، کیونکہ اسباب کو استعمال کرتے ہوئے اسباب پر اعتماد نہ کرنا بہ نسبت اس کے زیادہ عجیب ہے کہ اسباب کا استعمال نہ کیا جائے اور پھر اس پر نظر نہ ہو جیسا ظاہر ہے (یہ تحقیق تھی تدا دوا کی آگے تحقیق ہے لاتدا دوا کی) عزیزی نے لاتدا دوا اجرام میں تھی سے نقل کیا ہے کہ امام احمد نے اس حدیث سے اور ایک دوسری حدیث سے کہ اللہ تعالیٰ نے میری امت کی شفا حرام چیز میں نہیں رکھی۔ اس پر استدلال کیا ہے کہ نہ حرام (خالص) سے تداوی جائز ہے اور نہ ایسی چیز سے جائز ہے جس میں کوئی حرام جزو ہو جیسے گدھی کا دودھ اور حرام گوشت اور تریاق (جو سانپوں سے تیار ہوتا ہے) اور ہمارے مذہب کا صحیح قول یہ ہے کہ تمام بخش چیزوں سے تداوی جائز ہے بجز نشر والی چیز کے بدلیل حدیث عرنین کے جو صحیحین میں ہے کہ اؤڑوں کا پیشاب پیو لیعنی دوا کے لئے جیسا ظاہر الفاظ حدیث کا یہی مدلول ہے باقی رہی حدیث جو اس مقام پر مذکور ہے اور اس طرح دوسری حدیث کہ میری امت کی شفا حرام میں نہیں رکھی یہ اس حالت پر محول ہے جب حاجت نہ ہو اس طرح کہ وہاں دوسری پاک دوا موجود ہو جس سے اس کی حاجت نہ رہے اور وہ اس کے قائم مقام ہو سکے (چنانچہ) یہی نے کہا ہے کہ یہ دونوں حدیثیں (ممانت کی) اگر صحیح ہوں تو بلا ضرورت حرام کے ساتھ تداوی کرنے سے انہی پر محول ہیں تاکہ ان دونوں میں اور حدیث عرنین میں تبیق ہو جائے اس میں کہتا ہوں کہ یہ جب ہے جب حدیث عرنین کی اس جزو میں منسون خ نہ ہو جیسے دوسرے جزو لیعنی مثلہ میں اجماعاً منسون ہے اور اس قول میں متاخرین حنفیہ نے بھی موافقت کی ہے (کہ ضرورت شدیدہ کے وقت تداوی بالحرام کے جواز پر فتویٰ دے دیا ہے) باقی معتقدین حنفیہ سوان کا وہی مذہب ہے جو امام احمد کا مذہب ہے واللہ تعالیٰ اعلم۔

### وسوہ کا علاج اس کی عفو کے استحضار میں ہے

۳۸۱- حدیث: اللہ تعالیٰ نے میری امت کے لئے ان کے خیالات سے تجاوز فرمادیا ہے جن کی وہ اپنے جی سے باقی کرتے ہیں جب تک کہ ان کو منہ سے نہ نکالیں یا ان کو عمل میں نہ لائیں، عزیزی نے کہا ہے کہ ایک دوسری روایت میں ہے کہ ان کے سینہ میں جو وہ سوہ پیدا ہوں، ہنہی نے کہا ہے کہ خیال کے مراتب پانچ ہیں ایک

ہا جس دوسرا خاطر تیراحدیث انفس چوتھا ہم پانچواں عزم پس جب کوئی بات قلب میں ابتداء واقع ہوئی اور اس نے نفس میں کوئی حرکت نہیں کی اس کو ہا جس کہتے ہیں پھر اگر اس شخص کو توفیق ہوئی اور اول ہی سے اس کو دفع کر دیا تو وہ مابعد کے مراتب (کی تحقیق) کا محتاج نہ ہوگا اور اگر وہ نفس میں دورہ کرنے لگے یعنی وقوع ابتدائی کے بعد اس کے نفس میں اس کی آمد و رفت ہونے لگے مگر اس کے کرنے نہ کرنے کا کوئی منصوبہ نفس نے نہیں باندھا اس کو خاطر کہا جاتا ہے جب نفس کرنے نہ کرنے کا برابر درجہ میں منصوبہ باندھنے لگا اور ان میں سے کسی کو ایک کو دوسرے پر ترجیح نہیں ہوتی اس کو حدیث نفس کہتے ہیں سو یہ تین درجے ایسے ہیں کہ ان پر نہ عقاب ہے اگر یہ شر میں ہے اور نہ ثواب ہے اگر خیر میں ہے پھر جب اس فعل کو کر لیا تب اس فعل پر عقاب یا ثواب ہوگا اور ہا جس اور خاطر اور حدیث نفس پر نہ ہوگا (جیسا بعض علماء اس طرف بھی گئے ہیں) پھر جب نفس میں فعل یا عدم فعل کا منصوبہ ترجیح فعل کے ساتھ ہونے لگا لیکن وہ ترجیح قوی نہیں ہے بلکہ مر جو ح ہے جیسا وہم ہوتا ہے اس کو ہم کہتے ہیں اس پر ثواب بھی ہوتا ہے اگر وہ خیر میں ہے اور عقاب بھی ہوتا ہے اگر شر میں ہے پھر جب فعل کا رجحان قوی ہو گیا یہاں تک کہ جازم مصمم بن گیا کہ ترک پر قابو نہیں رہا۔ اس کو عزم کہتے ہیں اس پر بھی ثواب ہوتا ہے اگر خیر میں ہے اور عقاب ہوتا ہے اگر شر میں ہے اہ میں کہتا ہوں کہ لفظ و سو سہ تینوں مرتبوں کو عام ہے یعنی ہا جس اور خاطر اور حدیث نفس سو سو سہ کی ان تینوں قسموں پر مواخذہ نہیں ہے اور دونوں حالتوں میں حکم معافی کا مختلف نہیں ہوتا اور حدیث نفس پر مواخذہ نہ ہوتا تو حدیث صحیح سے ہے (جو اوپر مذکور ہوئی) اور بقیہ دو پر (یعنی ہا جس و خاطر پر) عدم مواخذہ بالا ولی ہے کیونکہ جب حدیث نفس معاف ہے تو اس کے ماقبل کے درجات (یعنی ہا جس و خاطر جو کہ (اس سے اہون وادون ہیں) بدرجہ اولیٰ معاف ہوں گے اور اگر تم کو یہ خلجان ہو کہ حدیث کی بنا پر حدیث کی معافی کا حکم اس پر موقوف ہے کہ حدیث میں (حدیث نفس کے) اصطلاحی معنی مراد ہوں سو اس کی کیا دلیل ہے پس اس خلجان کو

اس طرح دفع کرو کہ یہ اصطلاح عین لفظ ہے اور نصوص معنی لغویہ ہی پر محول ہوتے ہیں جب تک معانی لغویہ پر کوئی شرعی اصطلاح طاری نہ ہو جائے اور یہاں طاری نہیں ہوئی، پس لغوی معنی ہی مراد ہوں گے اور لغوی معنی (حدیث انفس) کے وہی ہیں جو ہم نے اوپر ذکر کیا خوب سمجھ لو اور ہا جس پر عدم مُواخذہ کاراز یہ ہے کہ یہ اس کا فعل نہیں صرف اس پر ایک شی ایسی وارد ہو گئی جس پر اس کونہ قدرت ہے نہ اس کا کوئی تصرف ہے اور خاطر کا درجہ جو اس کے بعد ہے اگرچہ یہ شخص اس کے دفع پر اس طرح قادر ہے کہ ہا جس کے اول ہی وارد ہونے کے وقت اس کو ہٹا دے (مثلاً کسی دوسرا جانب میں الگ جائے) لیکن کہ یہ خاطر حدیث انفس سے کم ہے اور حدیث انفس حدیث کی رو سے معاف ہے اس لئے یہ خاطر بدرجہ اولیٰ معاف ہے اور اس (تحقیق) سے ایک سخت اشکال حل ہو گیا اور وہ اشکال یہ ہے کہ کلیات شرعیہ اور قواعد عقلیہ کا مقضیاء یہ ہے کہ اختیاری پر مُواخذہ ہو اور غیر اختیاری پر مُواخذہ نہ ہو یہ تو مقدمہ ہے آگے اشکال ہے کہ (پھر امت مرحومہ کا (یہ) اختصاص (کہ وساوس پر مُواخذہ نہیں ہوتا) اگر مراتب مذکور میں سے غیر اختیاری کے اعتبار سے ہے (کہ غیر اختیاری پر ان سے مُواخذہ نہیں ہوتا اور دوسرا امم سے ہوتا تھا) تب تو امم سابقہ اور امور غیر اختیاری کے ساتھ مکلف ہونا لازم آتا ہے اور یہ کلیات شرعیہ کا منانی ہے (جیسے لا یکلف اللہ نفساً الا وسعها کہ ظاہر اس میں نفس عام ہے لاحق اور سابق کو) اور اگر اختیاری کے اعتبار سے ہے تو خود ایک اختیاری اور دوسرا اختیاری میں کیا فرق ہے کہ عزم پر تو مُواخذہ ہوتا ہے اور حدیث انفس پر نہیں ہوتا باوجود یہ کہ اختیاری ہونے میں دونوں شریک ہیں وجہ حل ہونے کی یہ ہے کہ اختصاص مرتبہ اختیاری ہی کے اعتبار سے ہے اور فرق درمیان خاطر و حدیث انفس کے اور درمیان عزم کے یہ ہے کہ خاطر و حدیث انفس کا دفع اگرچہ اختیاری ہے مگر اس کے لئے قصد کی ضرورت ہے اور اس قصد سے اکثر ذہول ہو جاتا ہے پس ہا جس (اس ذہول کی حالت میں) اکثر خاطر اور حدیث انفس کی طرف ( بلا قصد) مُنجز ہو جاتا ہے سواس (خاطر اور حدیث انفس) پر مُواخذہ

ہونا کلیات شرعیہ کے خلاف نہیں (کیونکہ یہ بایس معنی اختیاری ہے کہ اس کا دفع اختیاری تھا جب دفع نہ کیا تو بقا اختیاری ہوا اور اس بنابر کسی امت کا اس کا مکلف ہوتا کلیات شرعیہ کے خلاف نہ تھا) لیکن رحمت الہی نے اس امت کو یہ خصوصیت عطا فرمائی کہ اس درجہ کو معاف کر دیا۔ جیسے اصر و اغلال (بوجھ اور طوق یعنی احکام شدیدہ) کو جو ام سابقہ پر تھے اس امت سے ہلاک کر دیا پس یہ مرتبہ اختیاری ہے لیکن اس میں شدت تھی (اس لئے یہ اصر و اغلال کی ایک فرد تھی باقی رہا عزم تو ہا جس اس کی طرف اس طرح سے مفہی نہیں ہوتا بلکہ وہ قصد مستقل سے پیدا ہوتا ہے، پس یہ فرق ہے عزم میں اور حدیث نفس میں تو مدار غفوہ افضل ہوا جو ذہول کے سبب ہوا اور مدار ماؤ اخذہ عزم مستقل ہوا (جب یہ بات ہے) تو اگر گناہ کا حدیث نفس بھی عزم مستقل سے ہو اگرچہ عزم معصیت نہ ہو جیسے کسی ناخرم عورت کے تصور سے (قصد) لذت حاصل کرنا سوٹا ہر یہ ہے کہ اس پر ماؤ اخذہ ہو گا اور ایسا اللذ اذ میرے نزدیک اس حدیث کے عموم میں داخل ہو گا کہ نفس (بھی زنا کرتا ہے اور اس کا زنا یہ ہے کہ وہ) تمنا کرتا ہے اور اشتباء کرتا ہے اور ایک روایت میں ہے کہ قلب میلان کرتا ہے اور تمنا کرتا ہے (اور ظاہر ہے کہ اللذ اذ بدوں اشتباء و میلان کے ہوئیں سکتا ہے یہ اللذ اذ بھی زنا ہوا)۔

اور اس حدیث کا مستحضر رکھنا وساوس کا علاج عظیم ہے جس کا مشانع استعمال کرتے ہیں (اور اسی حیثیت سے اس رسالہ میں یہ حدیث لائی گئی ہے) اور بعض اکابر (جیسے غزالی) کا کلام اس مقام پر اور طرح ہے لیکن اصل مقصود نہیں بدلتا (یعنی اختیاری پر ماؤ اخذہ اور غیر اختیاری پر عدم ماؤ اخذہ خواہ حقیقتاً غیر اختیاری ہو خواہ حکماً)

### طاعات کا مرغوب طبع ہو جانا

۲۸۲ - حدیث: حق تعالیٰ نے ہر بُنیٰ کے لئے ایک خاص اشتباء کی چیز بنائی ہے اور میری خاص اشتباء شب کے اٹھنے میں ہے (یعنی تہجد کے لئے) میں جب شب کو نماز میں کھڑا ہوا کروں تو کوئی شخص میرے پیچے نماز نہ پڑھا کرے۔

فائزہ: میں کہتا ہوں کہ لفظ اشتباء اکثر اوقات رغبت طبیعیہ میں مستعمل ہوتا

ہے پس یہ حدیث اس پر دال ہے کہ طاعات کا طبعاً مرغوب ہو جانا ایک حالت محمودہ ہے رغبت عقلیہ (اعقادیہ) بھی کافی ہے (اور انسان اسی کا مکلف ہے) باقی یہ ارشاد کہ میں جب شب کو نماز میں کھڑا ہوا کروں تو کوئی شخص میرے پیچھے نماز نہ پڑھا کرے یہ کئی وجہ کو متحمل ہے ایک توجہ ہے جس کو عزیزی نے مناوی سے نفل کیا ہے یعنی یہ کہ تہجد مجھ پر واجب ہے تم پر نہیں اور یہ حکم پہلے تھا پھر منسوخ ہو گیا ہنسی نے اتنا اور زیادہ کیا ہے کہ پھر عبد اللہ بن عباس کے واقعہ سے یہ منسوخ ہو گیا چونکہ انہوں نے آپ کے پیچھے شب میں (آپ کے اذن سے تہجد کی) نماز پڑھی اور یہ وجہ مذکور دو وجہوں کو شامل ہے ایک یہ کہ یہ نہیں (کہ میرے پیچھے کوئی شخص تہجد کی نماز نہ پڑھے) آپ کے ساتھ تہجد کے مخصوص ہونے سے معلل ہو (یعنی چونکہ تہجد مجھ پر واجب ہے اور تم پر نہیں اس لئے کوئی شخص میرے پیچھے تہجد نہ پڑھے) پس اس صورت میں یہ نہیں اعتقد و جب (تہجد) کے ساتھ مخصوص ہو گی یعنی کوئی شخص باعتقاد و جب میرے پیچھے تہجد نہ پڑھے (کیونکہ و تم پر واجب نہیں اور بدلوں اس اعتقاد کے نہیں نہ ہو گی کیونکہ مطلق نہیں میں اس اختصاص کو کوئی دخل نہیں چنانچہ ظاہر ہے) آگے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم پر اس و جب تہجد کے باقی رہنے نہ رہنے میں علماء کا اختلاف ہے اور وجہ ثانی یہ ہے کہ اس نہیں (عن الاقتداء في التہجد باعتقاد الوجوب) کو حضرت عبد اللہ بن عباسؓ کے واقعہ سے منسوخ کہا جائے اور یہ وجہ صحیح نہیں کیونکہ اس اعتقاد کے ساتھ منسوخ نہیں ہے) البتہ اگر نہیں کو اطلاق پر محول رکھیں (یعنی اعتقاد و جب کے ساتھ بھی باقی ہے (یعنی اب بھی تہجد میں کسی کا اقتداء اس اعتقاد سے منسکی عنہ ہے یہ بھی کیونکہ عبد اللہ بن عباس کی حدیث تقریری اس کے معارض ہے) اور شاید اس وجہ (اطلاق) پر نہیں کامنی نفل میں جماعت کا مکروہ ہونا ہو کیونکہ اذن (اقداء) بھی چار شخصوں کے جمع ہو جانے کی طرف مفضی ہو جاتا ہے اور وہ مکروہ ہے (اس لئے آپ نے نہ مطلقًا منع فرمایا ہو) (پھر یہ نہیں علی الاطلاق حضرت عبد اللہؓ کے واقعہ سے منسوخ ہو گئی)

ہو یعنی نبی میں یہ تفصیل ہو گئی ہو کہ اگر مقدمتی چار سے کم ہوں تو نبی نہ ہوا اور اگر چار یا زیادہ ہوں تو نبی ہو) اور تیسرا وجہ یہ ہے (حدیث کے معنی میں) وہی میرا ذوق ہے کہ نبی کی علت تشویش خاطر ہے ایسے وقت میں جس میں اجتماع خاطر مقصود ہو (جیسے عبادت خلوت کا وقت ہے) کیونکہ خلوت کے اور احکام ہیں اور جماعت کے اور احکام ہیں۔

پس حدیث اس بناء کی وجہ پر اس پر دال ہو گی کہ کوئی شخص کسی کے پاس ایسے وقت نہ جائے جس میں اس نے خلوت کا قصد کیا ہو کیونکہ اس پر گرانی ہو گی (اس صورت میں یہ حکم منسوخ نہ ہوگا) اور یہ نبی حضرت عبد اللہ کے واقعہ سے معارض نہ ہو گی کیونکہ (اس صورت میں) جس کو اجازت ہو جائے وہ اس نبی سے مستثنی ہوگا (کیونکہ علت نبی کی ثقل و تشویش تھی اور اذان سے علت مرتفع ہو گئی اور حضرت عبد اللہ ماذون تھے اور یہ اذن خواہ زبان سے ہو خواہ قرآن سے ہواں طرح کرد و شخصوں میں بے تکلفی ہو) کہ اس کی شرکت سے ثقل نہ ہو یا اگر ثقل ہوتا تو یہ شخص بے تکلفی کے سبب دوسرے کو اطلاع کر دیتا) اور میرا مقصود اس مقام پر اس حدیث کے لانے سے یہی اخیر وجد ہے کیونکہ (اس صورت میں) یہ (مدلول حدیث) فن کے مسائل سے ہے اور حاصل اس کا یہ ہے کہ کسی کو تشویش میں ڈالنے سے اور ایذا پہنچانے سے بچنے کا بلیغ سے بلیغ اور نہایت دقيق سے دقيق وجوہ کے ساتھ اهتمام رکھنا چاہئے اور یہ امر صوفیہ میں مثل امور طبیعہ کے ہے وہ اس کا بہت سخت اهتمام کرتے ہیں اور ایسی رعایتوں کی دلیل کلی حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد ہے کہ مسلمان وہ ہے جس کی زبان سے اور ہاتھ سے مسلمان محفوظ رہیں (یعنی اس سے کسی کو اذیت نہ پہنچے (اس میں تمام ایسی جزئیات آگئیں جن سے کسی کو گرانی یا لاکفت ہو)۔

### مسئلہ استعداد کی تحقیق

۲۸۳- حدیث: اللہ تعالیٰ نے اپنی مخلوق کو ظلمت میں پیدا کیا پھر ان پر اپنا نور القاء فرمایا سو جس کو اس روز وہ نور پہنچ گیا اس نے ہدایت پائی اور جس کو نہیں پہنچا وہ گمراہ ہوا اور مشکوہ میں اتنا اور زیادہ ہے کہ میں اسی لئے کہتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے علم پر قلم

خٹک ہو گیا۔ میں کہتا ہوں یہ زیادت اس پر دال ہے کہ یہ القاء نور (مراتب وجود میں سے اس درجہ میں تھا جس میں تقدیر لکھی گئی ہے (کیونکہ آپ نے تقدیر کے طے ہو جانے کو القاء نور پر متفرع فرمایا ہے) اور مسلم کی حدیث میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے مخلوقات کی تقدیرات کو آسمان و زمین کے پیدا ہونے سے پچاس ہزار سال قبل لکھا ہے آپ نے یہ بھی فرمایا اور اس وقت اللہ تعالیٰ کا عرش پانی پر تھا (یعنی اس کو پہلے سے پیدا کر دیا تھا فہو حادث ایضا و ان کا ان سابق علی غیرہ) تو یہ پیدائش مذکور (جو حدیث میں مذکور ہے) ایسے مرتبہ میں ہوئی ہے کہ اس میں آسمان و زمین موجود نہ تھے سو یہ پیدائش مذکور آدم علیہ السلام سے بہت پہلے ہوئی کیونکہ آدم علیہ السلام کی پیدائش آسمان و زمین کے بعد ہوئی ہے جیسا مسلم نے ایک حدیث طویل میں مرفوع آزمیں اور زمین کی چیزوں کی پیدائش کے بعد روایت کیا ہے کہ آدم علیہ السلام عصر کے بعد جمہ کے روز آنحضرت میں اور دن کی آخری ساعت میں عصر اور رات کے درمیان پیدا کئے گئے اور (حمد فصلت کی آیات سے ظاہراً معلوم ہوتا ہے کہ) آسمان و زمین کی آفریش ایام متصلہ میں ہوئی ہے پس آدم علیہ السلام کی پیدائش زمین و آسمان کے بعد ہوئی اور وہ پیدائش جو حدیث میں مذکور ہے آسمان و زمین کے بہت قبل ہوئی جیسا اور پر مذکور ہوا تو اس پیدائش (مذکور فی الفتن) کا ان ذرات کے پیدائش پر محمول کرنا جو آدم علیہ السلام کی صلب سے مستخرج ہوئے اور ابقاء نور کا اقامت شوابہ دلالیں اور انزال آیات پر محمول کرنا جو آدم علیہ السلام کی پیدائش کے بہت بعد واقع ہوا اور اسی طرح ظلمت کا نفس امارہ کی ظلمت پر محمول کرنا جو کہ شہوات روئیہ اور گمراہ کن خواہشوں پر مجول کیا گیا ہے جس کا بھی آدم کے زمین پر پیدا ہونے کے بعد وقوع ہوا ہے یہ سب بہت بعید ہے (کیونکہ حدیث متن میں جو خلق اور القاء نور اور ظلمت مذکور ہے یہ سب آدم علیہ السلام سے بہت پہلے ہیں اور یہ مخالف یعنی ذرات مستخرجہ اور اقامت دلائل و ظلمت نفس امارہ یہ سب آدم علیہ السلام کے بعد ہیں تو یہ محل کیسے صحیح ہو گا اگرچہ ایسے محل کی طرف ایک جماعت محسین اور شراح کی گئی ہے نیز اس کا قائل ہونا بھی بعید ہے کہ شہوات روئیہ

واہوا مصلحت بدوفطرت میں حضرات انبیاء علیہم السلام کے لئے بھی عام تھے پھر بعد میں زائل کر دیئے گئے اور یہ کیسے ہو سکتا ہے حالانکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے ہر مولود فطرت (صحیح) پر پیدا کیا جاتا ہے پھر اس کے والدین اس کو یہودی یا نصرانی یا مجوہ بنالیتے ہیں پس جب عوام انس بدو فطرت میں ان گندگیوں سے پاک ہوتے ہیں تو حضرات انبیاء میں اس کے خلاف کیسے ہو سکتا ہے اس لئے حدیث کی تفسیر مشہور صحیح نہیں ہو سکتی (پس اقرب اس حدیث کی تفسیر میں میرے ذوق سے یہ ہے کہ یہ کہا جائے کہ یہ نور ہدایت کی استعداد قریب ہے اور ظلمت اس استعداد سے خالی ہوتا ہے اور القاء نور اس استعداد کا عطا فرماتا ہے اور یہ (نور کا) پہنچ جانا حق تعالیٰ کے ارادہ و اختیار سے ہے۔ بنا بر رحمت کے اسی طرح (نور کا) نہ پہنچنا یہ بھی حق تعالیٰ کے ارادہ و اختیار سے ہے ہبہ حکمت کے اور اس رحمت اور حکمت کی علت کا سوال نہیں کیا جاسکتا کیونکہ یہ سوال تقدیر کے متعلق ہے جس کی اجازت نہیں دی گئی پس حدیث کے معنی یہ ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی ملکف خلائق کو اس استعداد (ذکور) سے (اولاً) خالی پیدا کیا پھر جس پر منظور ہوا اس استعداد کو بنا بر رحمت کے فال شخص فرمایا اور جس پر منظور ہوا بنا بر حکمت کے فال شخص نہیں فرمایا پس بعضے اس استعداد کے موجود ہونے سے ہدایت یافتہ ہو گئے اور بعض اس استعداد کے مفتود ہونے سے گمراہ ہو گئے پھر یہ مفتود ہونا دو قسم پر ہے ایک اس استعداد سے خالی ہونا اور اس کی ضد سے بھی خالی ہونا اور یہ اس شخص کی حالت ہے جس کو دعوت نہیں پہنچی سوہ مغذور ہیں اگرچہ گمراہ بایں معنی ہیں کہ وہ ہدایت یافتہ نہ ہوئے اور دوسری قسم اس استعداد سے خالی ہونا اور اس کی ضد کے ساتھ متصف ہونا اور یہ اس شخص کی حالت ہے جس کو دعوت پہنچی مگر اس نے قبول نہیں کیا اور یہ اسی گمراہی سے گمراہ ہیں جس پر مذبب ہوں گے۔ پس (اس تفسیر ذکور کی بنابر) یہ حدیث استعداد کے مجموع ہونے پر اور باری تعالیٰ کے اپنے اعطاء اور عدم اعطاء میں مختار ہونے پر دوال ہو گی اور اس مقام پر بعضوں کو غریش ہو گئی ہے اور گمراہ ہو گئے ہیں اس طرح سے کہ انہوں نے استعداد کے غیر مجموع ہونے کا اور استعداد کے مقتضا کے خلاف میں حق

تعالیٰ کے غیر مختار ہونے کا حکم کر دیا اور وہ لوگ اس کے صرف اس لئے قائل ہوئے تاکہ اس اشکال کے لازم آنے سے بچ رہیں کہ اللہ تعالیٰ نے بندہ پر جبر فرمایا ہے (اور پچنا) اس طرح (سے ہے) کہ بندہ سے جو کچھ صادر ہوا ہے وہ اگرچہ حق تعالیٰ ہی کے پیدا فرمانے سے ہے لیکن حق تعالیٰ نے جو کچھ پیدا کیا وہ جبر نہ تھا بلکہ اس کی استعداد کی اقتداء سے تھا اور اس کی تبدیلی محال تھی کیونکہ وہ قدیم ہے اسی طرح اس استعداد کے خلاف پیدا کرنا بھی ممتنع تھا کیونکہ فعلیت کے لئے قوت شرط ہے (اگر خلاف پیدا کرتے اس کی قوت تھی نہیں) اہ میں کہتا ہوں کہ ان لوگوں پر یہ استعداد اور استعداد بمعنی امکان ذاتی مخلط ہو گئی اور وہ امکان ذاتی قدیم ہے اور غیر مجموع ہے اور اس کے غیر مجموع ہونے میں کوئی محدود نہیں ہے کیونکہ وہ امر عدی محض ہے جو جعل کو قبول نہیں کرتا اور یہ امکان ممکن سے کبھی منف نہیں ہوتا۔ کیونکہ امکان ہمیشہ بالذات ہوتا ہے بالغیر نہیں ہوتا کیونکہ اگر امکان بالغیر ہو تو لازم آتا ہے کہ وہ شے ممکن واجب بالذات یا ممتنع بالذات ہو گی پھر ممکن بن گئی تو انقلاب حقائق لازم آئے گا اور وہ محال ہے اور جب امکان ذاتی ہو تو ممکن سے کبھی منف نہیں ہو گا ان اس کے وجود کی حالت میں اور نہ عدم کی حالت میں پس وہ امکان ازی بھی ہے ابتدی بھی ہے لیکن چونکہ وہ کوئی وجودی چیز نہیں (بلکہ اس کی حقیقت عدم الوجوب و عدم الامتناع ہے جو کہ عدی محض ہے) اس لئے کوئی محدود لازم نہ آئے گا اس لئے کہ محدود کسی شے موجود کا ازی ہونا ہے نہ کسی شے محدود کا اس لئے کہ اعدام سب ازی ہیں۔ سو یہ حکم اس استعداد کا ہے جو بمعنی امکان کے ہے اور ان لوگوں پر وہ مخلط ہو گئی اور باوجود اس (امر باطل کے قائل ہونے) کے اس اشکال سے ان کو خلاصی نہیں ہوئی بلکہ اس سے زیادہ سخت اشکال ان پر لازم آگیا اس لئے کہ وہ باری تعالیٰ کے جابر ہونے سے بھاگے تھے اب ان پر باری تعالیٰ کے ایسے مجبور و غیر مختار ہونے کا اشکال لازم آگیا کہ (نعواز باللہ) وہ اس استعداد کے مقتداء کے خلاف پر (بھی) قادر نہیں اور اس کی ایسی مثال ہو گئی کہ بارش سے بھاگے تھے اور پرانے کے نیچے کھڑے ہو گئے۔ پس خوب تسلک اور تذکرہ و تدبیرے سے کام کرو اور اس حقیق پر مشکر کرو۔

## قرض کے معاملہ میں جرأت اور حزم

**۳۸۳- حدیث:** اللہ تعالیٰ مدیون کے ساتھ ہے یہاں تک کہ وہ اپنادین ادا کر دے جب تک کہ اس کا دین ایسی چیز کے لئے نہ ہو جس کو اللہ تعالیٰ ناپسند کرتے ہیں۔  
**فائدہ:** یہ اصل ہے بعض الہ طریق کے معمول کی کہ امور خیر کیلئے قرض لینے میں باک نہیں کرتے اگرچہ وہ واجب نہ ہو اور بعض اختیاط کا پہلو اختیار کرتے ہیں سو پہلی جماعت عید کو مکروہ شرعی پر محول کرتے ہیں اور دوسرا جماعت فضیلت کو ضرورت پر محول کرتے ہیں اور ہر ایک کی جدا جہت ہے کہ وہ اس کی طرف رخ کئے ہے۔

## دکھاوے کے لباس صوف کی نہ موت

**۳۸۴- حدیث:** زمین اللہ تعالیٰ سے فریاد کرتی ہے ان لوگوں سے جو صوف کا لباس ریاء سے پہنتے ہیں (کہ لوگ ان کو صوفی کہیں)  
**فائدہ:** اس میں ریا کا رصوفیوں کی نہ موت ہے اور ایسے نمائشی لباس کے باب میں خوب کہا گیا ہے

نقد صوفی نہ ہمہ صافی و بے غش باشد  
 اے بنا خرقہ کہ مستوجب آتش باشد

## اقضاء وقت کا اقتداء

**۳۸۵- حدیث:** بنده اللہ سے حسن ادب حاصل کرتا ہے جب اللہ تعالیٰ اس پر وسعت فرماتا ہے وہ بھی (دوسروں پر) وسعت کرتا ہے اور جب اس پر بھی فرماتا ہے وہ بھی بھی کرتا ہے (نہیں کہ اپنی ایک وضع قرار دے کر اس کو نباہتا ہے اور اس میں تکلیف اٹھاتا ہے۔  
**فائدہ:** اس میں اس شخص کی فضیلت ہے جو اقتداء حال کے تالیع رہتا ہے اور ایسے شخص کو ایک اصطلاح میں ابن الوقت کہا جاتا ہے اور دوسرا اصطلاح میں خاص مغلوب الحال پر اطلاق کیا جاتا ہے اور ایسی رعایتیں صوفیہ میں کثرت سے ہیں اور ایسے ہی باب میں کہا گیا ہے

صوفی ابن وقت باشد اے رفیق  
نیست فردا گفتن از شرط طریق  
کسی معین شخص کو وعظ کرنے کے آداب

۷۸۷-حدیث: تم میں سے ہر شخص اپنے بھائی (مسلمان) کا آئینہ ہے پس  
جب اس میں کوئی گندگی کی بات (یعنی عیب دیکھاں کو اس سے آئینے کی طرح دور کرنے  
فائدہ: آئینے کے ساتھ نسبت دینے میں کسی معین شخص کو نبی عن الممنکر کرنے کا  
ادب بتلایا گیا ہے اس طور سے کہ خود اس کو تو اس کے عیب پر مطلع کر دے اور دوسرا سے  
کو مطلع نہ کرے چنانچہ آئینے کی بعینہ بھی شان ہوتی ہے۔

### بیکیل دین کے اہتمام کاراز

۷۸۸-حدیث: اللہ کے دین کی نصرت وہی کر سکتا ہے جو اس دین کو اس  
کی تمام جواب سے احاطہ کئے ہوئے ہو یعنی جس کے دین میں کچھ نقص ہو گا اگر چہ وہ  
نقص من وجہ ہی ہو اس کو دین الہی کی نصرت کی توفیق نہیں ہوتی اور یہ بیان ہے اصل  
عادت الہی یہ کاپس یہ مضمون اس حدیث کے منافی نہ ہو گا جس میں وارد ہوا ہے کہ اللہ  
تعالیٰ اس دین کی تائید فا جر شخص سے بھی کرادیتا ہے کیونکہ یہ نادر ہے کسی عارض کی وجہ  
سے اور سنت مسترد نہیں ہے اور اسی مقام سے تم صوفیہ کو دیکھتے ہو کہ اپنے متولیین کے  
لئے خاص اہتمام کرتے ہیں کہ ان کا دین مکمل ہو جائے پس ان میں ذرا بھی کوئی بات  
دیکھتے ہیں جو کمال میں مغل ہو..... ہو وہ اس پر مو اخذہ کرتے ہیں پس جاہل آدمی ان کو  
غایظ شدید سمجھتا ہے اور حاشا و کلا جو وہ ایسے ہوں۔

### عمل کے بغیر علم کی زیادتی نہیں

۷۸۹-حدیث: شیطان بعض اوقات تم سے علم میں بڑھ جاتا ہے۔  
فائدہ: اس حدیث میں اس پر دلالت ہے کہ کسی کو اپنے علم پر دھوکہ نہ کھانا  
چاہئے کیونکہ اصل چیز عمل ہے اور علم تو اس کا ایک مقدمہ ہے اور شخص مقدمہ بدلوں

مقصود کے کوئی چیز نہیں اور شیطان کا بعض اوقات علم میں سابق ہو جانا جیسا مدلول نقطی ہے (جیسا حدیث بالا سے ثابت ہوا) اسی طرح مدلول عقلی بھی ہے کیونکہ وہ علماء پر علوم ہی میں بکثرت تلمیس کرتا ہے جیسا بدعتی علماء میں اس کا مشاہدہ ہے اور کوئی شخص کسی کو کسی شی میں دھوکہ نہیں دے سکتا جب تک تلمیس کرنے والا اس شخص سے اس شی میں زیادہ علم (و مہارت) نہ رکھتا ہو جس پر تلمیس کرتا ہے۔

### ہدیہ کو عذر سے روک دینا

۳۹۰- حدیث: فلاں شخص نے مجھ کو ہدیہ میں ایک ناقہ دی میں نے اس کے عوض میں چھ جوان اونٹ دیے مگر وہ ناراض رہا میں نے ارادہ کر لیا ہے کہ بجز قریشی یا انصاری یا ثقفی یادو سی کے کسی کا ہدیہ قبول نہ کروں گا۔

فائدہ: اس حدیث سے معلوم ہوا کہ کسی صحیح عذر سے ہدیہ کا روک دکر دینا بھی جائز ہے جیسا حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے (اس واقعہ میں) اس پر عزم فرمایا کہ ایسے شخص کا ہدیہ قبول نہ فرماؤں گے جو ہدیہ میں بدلہ چاہے اور قلیل بدلہ میں ناراض ہو اور ان قبائل کو تخصیص اس لئے کی کہ یہ لوگ مکار م اخلاق اور شرافت نفس اور اصل کی پاکیزگی کے ساتھ موصوف ہیں اور یہ تخصیص حصر کے لئے نہیں اور ان قبائل کے علاوہ جو اور لوگ شرافت نفس کے ساتھ متصف ہوں وہ بھی ان ہی کے حکم میں ہیں پس اس حدیث میں اور دوسری جن حدیشوں میں دوسرے لوگوں سے ہدیہ قبول کرنا ارادہ ہے ان میں تعارض نہیں۔

### لوگوں کو فائدہ پہنچانے میں بخل کی نہ مدت

۳۹۱- حدیث: اللہ تعالیٰ کے کچھ بندے ہوتے ہیں جن کو (خاص) نعمتوں کے ساتھ مخصوص فرماتا ہے اور ان نعمتوں کو ان میں برقرار رکھتا ہے جب تک وہ اس کو صرف کرتے رہتے ہیں پھر جب وہ اس کو (مستحقین سے) روک لیتے ہیں تو ان سے لے کر دوسروں کی طرف منتقل فرمادیتا ہے۔

فائدہ: یہ حدیث ان لوگوں کی نہ مدت فرمارہی ہے جو اللہ تعالیٰ کے دیے

ہوئے فضل میں بخل کرتے ہیں خواہ وہ دی ہوئی چیز مال ہو یا علم ہو پھر وہ علم خواہ ظاہری ہو یا باطنی ہو اور یہ سمجھتے ہیں کہ کمالات گویا ان کی ملک ہیں اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے نہیں کہ جو کچھ ان کو دیا اس کو سلب کرے باقی کسی چیز کا اس کے غیر اہل سے روک لینا (اور اس کو نہ دینا) اس کو بخل سے کوئی مس نہیں (بلکہ یہ تو شرعاً مطلوب ہے)

### کشف والہام خواہ صحیح ہوں مگر جحت نہیں

۲۹۲- حدیث: اللہ تعالیٰ کے بھتے ایسے بندے ہیں کہ وہ لوگوں (کی حالت) کو فراست سے پہچان لیتے ہیں حدیث میں جو قسم کا لفظ ہے عزیزی نے فراست سے تغیر کی ہے اور ٹھنپی نے کہا ہے کہ مراد یہ ہے کہ وہ لوگوں کی باطنی حالت کو کشف والہام سے دریافت کر لیتے ہیں اور اس حدیث میں کہ القوافر اساسة المؤمن فراست سے یہی مراد ہے۔

فائدہ: اس حدیث میں دلیل ہے بعض الہام اور کشف کے صحیح ہونے کی اور بے شمار صلحاء اور اولیاء سے اس کا ایسا ثبوت ہے کہ اس میں کسی تسلیم کی آمیزش نہیں لیکن باوجود اس (صحت) کے وہ جحت شرعیہ نہیں ہے اور اس کی نظر احکام مشہورہ سے یہ ہے کہ جو شخص عید کا چاند ابر میں رمضان کی انتیس تاریخ کو دیکھ لے مگر قاضی کے یہاں بوجہ واحد ہونے کے شہادت قبول نہ ہو تو اس کا چاند دیکھنا اگرچہ واقع میں یقیناً بالکل صحیح اور التباس سے خالی ہو مگر جحت نہ ہو گی حتیٰ کہ خود دیکھنے والے کے لئے بھی جحت نہ ہو گی چنانچہ اس پر واجب ہو گا کہ اگلے روز سب کے ساتھ روزہ رکھے پس صحیح ہونا جحت ہونے کو تلزم نہیں پس تم تفریط سے بھی پہچنا کہ ان کو جحت سمجھنے لگو جیسا بعض کو غرض ہو گئی ہے کہ کشف والہام کی جحت کا حکم دیا لیکن صرف اپنے ہی لئے اور تم کو معلوم ہو چکا کر اس میں حق کیا ہے۔ (یعنی اپنے لئے بھی جحت نہیں) اور بہت کم ہیں جنہوں نے اس فرق پر تنبیہ کی ہو (صحت اور چیز ہے اور جحت اور چیز ہے)۔

### شتم ولایت کی نفی نہیں کرتا

۲۹۳- حدیث: اللہ تعالیٰ کے بہت سے بندے ایسے ہیں کہ اللہ تعالیٰ

اعقول سے محفوظ رکھتا ہے (یعنی ان پر کسی مخلوق کو سلطان ہیں فرماتا) اور ان کی عمروں کو دراز فرماتا ہے اور ان کو اچھا رزق دیتا ہے (اچھے ہونے کے معنی یہ ہیں کہ حلال دیتا ہے اور فرانخی سے دیتا ہے) اور ان کو عافیت میں زندہ رکھتا ہے اور ان کی جان عافیت کے ساتھ ان کے بستروں پر قبض فرماتا ہے پھر ان کو شہداء کے مراتب عطا فرماتا ہے اور دوسری روایت میں یہ اور زیادہ کیا ہے کہ یہ وہ لوگ ہیں کہ ان پر ایسے فتنے گذر جاتے ہیں کہ جیسے تاریک رات کے گلزارے ہوتے ہیں اور وہ ان فتنوں سے بھی عافیت میں رہتے ہیں۔

**فائدہ:** اس حدیث میں اس پر دلالت ہے کہ بلاوں کا سلط ہونا لوازم مقبولیت سے نہیں جیسے بعض لوگوں کا خیال ہے کہ بزرگ ہمیشہ مصیبت میں بنتا رہتے ہیں اور یہ جو حدیثوں میں آیا ہے کہ سب سے زیادہ سخت بلا میں انجام ہوتے ہیں سوان دنوں میں وجہ تبیق دو ہیں یا تو دوسری حدیث کو اکثری حالت پر محول کیا جائے اور پہلی حالت کو اقل حالت پر (کہ اکثری حالت تو بلاء ہی کی ہے لیکن بعض کے لئے ایسا نہیں ہوتا) اور یا دوسری حدیث میں بلاء سے مراد عام لی جائے خواہ بلاء معنوی ہو یا حسی ہو (تو اس سے کوئی خالی نہیں) اور پہلی حدیث کو بلاء حسی پر محول کیا جائے کہ اس سے بہت بندے خالی ہوتے ہیں گو باطنی بلاء یعنی مجاہدہ و فکر و حزن میں بنتا ہوتے ہیں چنانچہ بعض اولیاء اللہ کی حالت ثابت ہوئی ہے کہ وہ اعلیٰ سے اعلیٰ تنعم میں زندہ رہے اور کامل راحت میں وفات فرمائی اور بعض طرح طرح کے تکالیف اور امراض میں زندہ رہے اور غربت اور کربت میں وفات فرمائی اور یہ سب حالتیں رحمت و حکمت ہیں (کسی حالت میں رحمت ظاہر ہے کسی میں خفی اور حکمت سب حالات میں ہے)۔

**فائدہ:** وجہ جمع کے سوچتے ہوئے منشوی کی طرف رجوع کیا فقرہ سوم کے ختم کے

قربیب یا اشعار نکلی

گاہ گفتے کا ایں بلائے بے دوست

گاہ فریادش بگر دوں بر شدے

گاہ گفتے کا ایں جان ماست

گاہ فریادش بگر دوں بر شدے

جس سے تائید ہوتی ہے جمع کے وجہ ثانی کی کہ بلاء عام ہے۔ یہ شخص صاحب حکایت ظاہر بلاء میں تھا اور باطنًا لطف ولذت میں تحافظ

## آنے والے کا استقبال

۳۹۳- حدیث: مسلمان کا حق ہے جب اس کو اس کا بھائی مسلمان (اپنے پاس آتا ہوا) دیکھے تو اس کے لئے (اس طرح) حرکت کرے (جس سے وہ سمجھے کہ میرے آنے سے اس کو نشاط ہوا ہے اور میرے بیٹھنے کی جگہ کا اہتمام کرتا ہے)۔

فائدہ: اور یہ صوفیہ کے گویا اخلاق لازم سے ہے جیسا مشاہدہ کیا جاتا ہے (جس سے اس قوم کی فضیلت معلوم ہوتی ہے کہ مطلوبات شرعیان کے عادات طبعیہ ہو گئے ہیں)

## طریقت میں داخل ہونیوالے کو لقب دینا

۳۹۵- حدیث: ہرامت کا ایک امین ہے اور اس امت کے امین ابو عبیدہ بن الجراح ہیں۔

۳۹۶- حدیث: ہرامت کا ایک حکیم ہے اور اس امت کے حکیم ابو الدرداء ہیں۔  
فائدہ: دونوں حدیثیں اس پر دال ہیں کہ کسی کو کوئی اچھا لقب دے دینا مستحسن ہے بشرطیکہ وہ اس کا اہل ہوا اور بعض مشائخ کے معمولات میں اس کا مشاہدہ ہوا ہے (کہ اپنے سلسلہ میں داخل ہونے والوں کو کوئی خاص جدید لقب دیتے ہیں مگر البتہ شرط ہے)

## تربيٰ مصلحت کے لئے تعریض

۳۹۷- حدیث: اور اس حدیث کی شرح کا لقب یہ ہے انحریض علی صالح  
انحریض جو شخص اپنی دی ہوئی چیز کو واپس طلب کرے اس کی مثال کتے کسی ہے کہ اول کھاتا ہے یہاں تک کہ جب پیٹ بھر جاتا ہے قے کر دیتا ہے پھر اس قے کو چاٹا ہے۔

فائدہ: جانتا چاہئے کہ یہ حدیث حنفیہ کے نزدیک تغیر پر محول ہے نہ کہ تحریم پر جیسا ہدایہ میں ہے پھر یہ تغیر بعض کے نزدیک کراہت ترزیہ ہے اور بعض کے نزدیک کراہت تحریکی ہے جیسا در مقارن میں ہے اور غیر حنفیہ کے نزدیک یہ حدیث تحریم

کے لئے ہے اور حدیث اپنے ظاہر الفاظ سے تحریم پر دلالت کرتی ہے کیونکہ قے کا  
چاند حرام ہے لیکن جب اس قے کے چائے والے کی طرف نظر کی جائے کہ کتا ہے تو  
پھر حدیث عدم تحریم پر دلالت کرتی ہے کیونکہ کتنے کافل تحریم کے ساتھ موصوف نہیں  
ہوتا (یہ تو اختلاف مذاہب کا بیان تھا۔ آگے اس حدیث سے ایک مسئلہ تصوف کے  
استنباط کا ذکر ہے اور (وہ یہ ہے کہ) حنفیہ کی تفسیر پر یہ حدیث ایک ضروری عملی مسئلہ پر  
 Dahl ہے جس کو صوفیہ محققین اپنے اپنے متعلقین کی تربیت میں استعمال میں لاتے ہیں  
اور وہ مسئلہ یہ ہے کہ یہ حضرات بعض اوقات اپنے متعلقین کے خطاب میں ایسی  
عبارت کے ساتھ تکلم کرتے ہیں کہ وہ موضوع تو ایک حقیقت کے لئے ہے لیکن موہم  
دوسری حقیقت کے لئے ہے جو اس عبارت کا مدلول نہیں اور (اس عبارت کے تکلم کے  
وقت) مقصود ان کا مخاطب ہی کی مصلحت کے لئے اس کے ذہن کو اس دوسری حقیقت  
(غیر مدلولہ) کی طرف منتقل کرنا ہوتا ہے اور اس کی ایک شرط یہ بھی ہے کہ وہ مصلحت  
ایسی ہو کہ اگر اس کے ظاہری طریق سے بھی حاصل کرنے کا ارادہ کیا جائے تو متكلم  
کے لئے جائز ہو لیکن یہ ظاہری طریق اس مخاطب پر دشوار تھا اور یہ طریق موہم اس پر  
سہل تھا اور اس مسئلہ کی مثالوں میں سے ایک مثال میرے استاد حضرت مولانا محمد  
یعقوب صاحب رحمۃ اللہ تعالیٰ کا ایک جواب ہے جو بعض ذاکرین کو دیا تھا جس نے  
ان سے ذکر پر مادامت نہ کر سکنے کی شکایت کی تھی اور انہوں نے اس ذاکر میں ذکر پر  
مادامت کرنے سے عجز کے آثار محسوس فرمائے اور یہ بھی محسوس کیا کہ یہ عمل غیر دامم پر  
راضی نہ ہو گا اور یہ بھی محسوس کیا کہ اگر اس کو دوام میسر نہ ہوا تو عمل کو بالکلیہ ترک کر  
دے گا پس انہوں نے اس کو یہ جواب دیا کہ کبھی عمل کرنا اور کبھی اس کا ترک کر دینا یہ  
بھی ایک نوع کی مادامت ہے کیونکہ یہ مجموعہ عمل و ترک پر مادامت ہے تو اس جواب  
سے اس شخص کو ایک طرح کا نشاط پیدا ہو گیا اور اس نے بالکلیہ عمل کو ترک نہیں کیا پھر  
اس نشاط اور اس عمل (غیر دامم) کی برکت سے اس کو مادامت مطلوبہ حاصل ہو گئی پس  
مولانا کے اس ارشاد سے کہ کبھی عمل کرنا اور کبھی ترک کر دینا یہ بھی ایک قسم کی مادامت

ہے مخاطب کے خیال میں یہ بات آگئی کہ یہ مداومت بھی مداومت مطلوب ہے اور مولانا کی یہ مراد نہ تھی کیونکہ مداومت مطلوبہ تو وہی ہے کہ جس کے ساتھ بجز شاذ نادر کے ترک کبھی نہ ہو سو اگر مولانا یہ جواب دیتے کہ کبھی عمل کرنا اور کبھی ترک کر دینا اگرچہ مداومت نہیں ہے لیکن بالکلیہ ترک مناسب نہیں اور یہی انشاء اللہ تعالیٰ سبب ہو جائے گا مداومت مطلوبہ کا تو اس مخاطب کو اس جواب پر عمل کرنا دشوار ہو جاتا چیز اس مصلحت کے لئے اس طریق کو اختیار کیا اور اس سے اس پر عمل بہل ہو گیا۔ پھر اس کو مداومت کی توفیق ہو گئی اور اس حدیث کی دلالت اس مسئلہ پر حفیہ کے مسلک پر ظاہر ہے کیونکہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد کہ اس کی مثال کتے کیسی ہے جو اپنی تھی میں عوکرتا ہے مخاطب میں حرمت کے خیال کو پیدا کرتا ہے اور حضور کی مراد صرف تنفس ہے سو اگر آپ عدم تحریم کی تصریح فرمادیتے تو ترک عودی الصلبہ دشوار ہوتا (نفس میں بار بار یہی داعیہ پیدا ہوتا کہ حرام تو ہے ہی نہیں پھر نفع کیوں چھوڑیں) اور جب عدم تحریم کی تصریح نہیں فرمائی تو اب ترک عود بہل ہو گیا (کیونکہ نفس کو ما یوی ہو گئی کہ اب اس کی گنجائش نہیں رہی) باقی اس شرط کا تحقق جس کا ذکر میرے اس قول میں تھا کہ اس کی ایک شرطیہ بھی ہے کہ وہ مصلحت ایسی ہو کہ اگر اس کو اس کے ظاہری طریق سے بھی حاصل کرنے کا ارادہ کیا جائے تو متکلم کے لئے جائز ہو اس لئے سو اس شرط کے تحقق کا بیان یہ ہے کہ اگر باوجود اس عود کے مباح فی نفس ہونے کے بھی بدلوں اس تمثیل کے اس عود سے منع فرمادیتے تو آپ کو اس کا حق تھا جیسا یہ آیت اس پر دلالت کرتی ہے کہ کسی مومن مرد اور کسی مومن عورت کو یہ حق نہیں کہ جب اللہ اور اس کا رسول کسی بات کا حکم کریں تو پھر بھی ان کو اس بات میں اختیار باقی رہے (گوہہ امر فی نفس محل اختیار تھا مگر اب تمی حکم کے بعد محل اختیار باقی نہیں رہا) چنانچہ حضرت نبی کا زید کے ساتھ نکاح کرنے سے انکار فی نفس مباح تھا لیکن جب حضور اقدس نے نکاح کا حکم فرمادیا اور انکار سے منع فرمادیا تو نہیں پر اس مباح میں آپ کی اطاعت واجب ہو گئی اور یہ (وجوب اطاعت) ایک امر جزوی میں تھا باقی ایسے مباح کا کسی حکم کلی میں

واجب ہو جانا (یعنی خود آپ کے ذاتی حکم کا تشریع عام بن جانا) سو بعض علماء کے قول پر آپ کے اس ارشاد سے ماخوذ ہوتا ہے جو آپ نے اس شخص سے فرمایا تھا جس نے حج کے باب میں پوچھا تھا کہ کیا ہر سال میں حج واجب ہے تو آپ نے فرمایا کہ اگر میں ہاں کہہ دیتا تو پھر ہر سال کے لئے واجب ہو جانا (ماخوذ ہونے کی تقریر یہ ہے کہ) نووی نے کہا ہے کہ اس حدیث میں مذہب صحیح کی دلیل ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کو احکام میں اجتہاد فرمانے کا اختیار تھا اور آپ کے حکم میں یہ شرط نہیں کہ وہ وحی ہی سے ہوا ہاں سے یہ بات ثابت ہو گئی کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنی رائے مبارک سے کسی مباح کے واجب فرمادینے کا یا کسی مباح کے حرام فرمادینے کا حق تھا (اس لئے اس سائل کے سوال کے وقت اگر یہی رائے ہو جاتی کہ ہر سال کے لئے واجب کر دینا چاہئے تاکہ سب کو بصیرت حاصل ہو کہ بے ضرورت سوال کرنا مضر ہے تو اس رائے پر عمل کرنا آپ کو جائز تھا) پھر اس حکم اجتہادی کا باقی رہنا یا منسوخ ہو جانا سو یہ دوسری بات ہے اور شوکانی نے (شیل الادوار میں) باب وجوب حج میں اسی ارشاد مذکور کے تحت میں (کہ اگر میں ہاں کہہ دیتا تو ہر سال حج فرض ہو جانا) یہ کہا ہے کہ اس (ارشاد) سے اس پر استدلال کیا گیا ہے (یعنی بعض علماء نے استدلال کیا ہے) کہ آپ کو احکام کے شروع کر دینے کا بھی اختیار مفوض کیا گیا ہے اور اس میں اختلاف بھی ہے جو اصول میں بسط کے ساتھ مذکور ہے اہ اور یہ قول اس مضمون پر دلالت کرنے میں اور زیادہ قوی ہے جو ہم نے کہا ہے کہ آپ کو حکم عام کی تشریع بھی جائز ہے پس وہ شرط مذکور بھی بوجہ اتم و واضح تحقیق ہو گئی اور (گو علماء کا اس اختیار تشریع عام میں اختلاف ہے مگر) ایسے امور میں اختلاف مضر نہیں (کیونکہ اثر اختلاف کا دلیل کافی ہو جانا ہے اور جس مسئلہ تصوفی کو ہم مستبط کر رہے ہیں عمل کے لئے اس کا بھی ظنی ہونا کافی ہے) پھر اگر اختلاف مضر بھی ہو تو دلیل خاص کو مضر ہو گا اور غایت اس ضرر کی یہ ہو گی کہ وہ دلیل خاص منتفی ہو جائے گی اور دلیل خاص کا انتقام مدلول کے انتقام کو تلزم نہیں کیونکہ ممکن ہے کہ وہ دوسری دلیل سے ثابت ہو جائے جیسے یہاں مسلم

کی حدیث ہے جو عنقریب آتی ہے اور وہ ہمارے مقصود سے زیادہ چپاں ہے کیونکہ ہمارا مقصود اصلاح خاص کے طریق پر استدلال کرنا ہے نہ کہ تشریع عام پر اور اس کے لئے مسلم کی حدیث (آئندہ) کافی ہے جیسا عنقریب تم کو معلوم ہو جائے گا اور وہ وہ حدیث ہے جو میرے قول آئندہ میں ہے (یعنی یہ سب بیان تھا اس مسئلہ کو حدیث متن سے ثابت کرنے کا) اور اس باب میں ایک دوسری حدیث بھی ہے جو دلالت میں حدیث متن سے زیادہ صریح ہے اور وہ وہ حدیث ہے جو صحیح مسلم میں حضرت والل سے اس قصہ میں مذکور ہے جس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک ولی مقتول کو قصاص لینے کا اختیار عطا فرمادیا اور جب وہ ہاں سے چلا تو آپ نے ارشاد فرمایا کہ اگر یہ اس کو قتل کر دے گا تو یہ بھی اسی (قاتل اول) کے مشل ہو جائے گا اور مسلم ہتھی کی دوسری روایت میں والل سے آپ کا یہ ارشاد ہے کہ قاتل اور مقتول دونوں وزخ میں ہیں اہ آپ کا مقصود کسی مصلحت سے قصاص معاف کر دینے کی درخواست تھی جس کی متعدد وجوہ ہو سکتی ہیں اور یہ مقصود معافی کا ایسا ہے کہ اگر آپ اس ولی مقتول کو اس کا صریح حکم فرماتے تو اس پر واجب ہو جاتا لیکن آپ نے صریح الفاظ سے حکم نہیں دیا تاکہ اگر وہ احتشال امر کا نہ کرے تو گنہگار نہ ہو پس آپ نے تعریض (واشارہ) کے طور سے ایسی بات فرمادی کہ اس سے مخاطب ایسا مضمون سمجھا جو آپ کی مراد نہ تھی کیونکہ آپ کی مراد (پہلے ارشاد میں) مطلق ممائنت فی الفعل تھی نہ فی الحكم (یعنی یہ مطلب تھا کہ دونوں نفس قتل قتل میں یکساں ہو جائیں گے کہ جیسا اصل مجرم قاتل تھا اسی طرح ولی مقتول بھی قاتل ہو جائے گا کو حکم دونوں قتل کا جدا جدا ہے کہ مجرم کا فعل حرام تھا اور ولی مقتول کا فعل جائز ہے (اور اسی طرح (دوسرے ارشاد میں) آپ کی مراد بعض قاتل کا نار میں داخل ہونا ہے (یعنی جو ظلماء قتل کرے) نہ خاص اس قاتل کا جو ظالم کو قصاص میں قتل کر رہا ہے اور اس حدیث سے جو میں نے اس مسئلہ تصوفیہ پر استدلال کیا ہے اس کی تائید نووی کے قول سے بھی ہوتی ہے جو انہوں نے حدیث کی شرح میں کہا ہے اگرچہ ان کا قول بجملہ ہے اور میرا قول مفصل ہے (اور اس تائید کے نقل کرنے

سے یہ فائدہ ہے کہ اکثر طبائع کو علماء ظاہر کے اقوال سے زیادہ قناعت ہوتی ہے اور صوفیہ کو مختصر سمجھتے ہیں۔ اسی واسطے اس حدیث کے جزو عفو کے متعلق اور حدیث آئندہ واقعہ عبد اللہ بن ابی کے متعلق بھی علماء ظاہر کے اقوال نقل کروں گا) اور نووی کے قول کی عبارت یہ ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے جو کچھ فرمایا ایسے الفاظ سے فرمایا جس میں آپ صادق ہیں اور اس میں جواب ہمام ہے وہ ایک مقصود سمجھ کے لئے ہے اور وہ مقصود یہ ہے کہ ولی قتیل (اس کہنے سے ڈرجاوے گا اور معاف کر دے گا اور یہ معاف کر دینا ولی مقتول کی بھی اور اصل مقتول کی بھی دینی مصلحت ہے ولی کی مصلحت تو ثواب ہے عفو کا اور اصل مقتول کی مصلحت اس کے اجر کا بڑھ جاتا ہے کیونکہ جس مظلوم کا انتقام نہ لیا جائے اس کا اجر بڑھ جاتا ہے) اور اس میں مجرم کی بھی مصلحت ہے کہ قتل سے اس کی رہائی ہے پس جب کہ عفو (سراسر) مصلحت تھی آپ نے تعریض سے اس تک رسائی حاصل کی اور ضری وغیرہ نے جو ہماری جماعت کے اور دوسری جماعت کے بھی علماء ہیں یہ کہا ہے کہ مفتی جب تعریض میں مستفی کی مصلحت دیکھئے تو اس کے لئے مستحب ہے کہ ایسی تعریض کر دے جس سے مقصود حاصل ہو جائے اور اس کے ساتھ یہ بھی ہو کہ اس (تعریضی قول) میں سچا ہو آگے مثال دی ہے کہ جیسے کوئی شخص روزہ میں غیبت کرنے کے متعلق پوچھئے کیا اس سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے اور مفتی یہ کہہ دے کہ ایک حدیث میں آیا ہے کہ غیبت سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے (پس نووی کی اس نقل سے میرے استدلال کی تائید ہو گئی) اور میں نے جو یہ کہا ہے کہ اگر آپ عفو کا صریح امر فرماتے تو ولی مقتول پر معاف کر دینا واجب ہو جاتا اس کی تائید اس سے ہوتی ہے جو امام مسلم نے امامیل بن سالم سے جو اس حدیث کے راوی ہیں نقل کیا ہے وہ کہتے ہیں کہ میں نے حبیب بن ابی ثابت سے اس کا ذکر کیا (کہ ولی مقتول کی نسبت فی النار کیسے فرمایا انہوں نے جواب دیا کہ مجھ سے ابن اشوع نے روایت کیا ہے کہ چیزیں صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے عفو کی درخواست کی تھی اس نے انکار کر دیا (اس لئے آپ نے ایسا فرمایا اس لئے کہ اس صورت میں وہ

تارک واجب ہوا جو مستحق وعید ہوتا ہے) میں کہتا ہوں شاید مراد ابن اشوع کی ایک ایسے احتمال کا پیدا کرنا ہے جس سے قتل کرنے پر دخول نار کا حکم صحیح ہو جائے (کیونکہ ابن) اشوع نے کوئی سند بیان نہیں کی) سو (اس جواب سے) اتنا تو معلوم ہو گیا کہ اگر آپ اس کو (عنوکا) حکم فرمادیتے تو اس پر آپ کے حکم کا اقتضال واجب ہو جاتا ہے اسی ہمارے سب دعوے علمائے ظاہر کے اقوال سے بھی ثابت ہو گئے اور اس قاعدہ مذکورہ سے سب اشکالات بھی مرتفع ہو جاتے ہیں جو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد پر واقع ہوتے ہیں جو آپ نے عبد اللہ بن ابی (منافق) کے باب میں فرمایا ہے جس وقت آپ اس کے جنائزے کی نماز پڑھنے کھڑے ہوئے تو حضرت عمرؓ کھڑے ہو گئے اور عرض کیا کہ آپ عبد اللہ بن ابی پر نماز پڑھتے ہیں حالانکہ اس نے فلاں دن یوں کہا آپ نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے (مجھ کو صریح نبی نہیں فرمائی بلکہ) مجھ کو (استغفار لهم اولاً تستغفر لهم میں) اختیار دیا ہے سو میں نے استغفار کو اختیار کر لیا اور ایک روایت میں ہے کہ (اللہ تعالیٰ نے ستر پر عدم مغفرت کی خبر دی ہے) میں ستر سے بڑھا دوں گا اور اشکال اس میں دو وجہ سے ہے ایک یہ کہ حق تعالیٰ کا ارشاد کامفہوم خالف معتبر نہیں اور ان دونوں اشکالوں کے جواب میں علماء قدیماً و حدیثیّاً متین رہے ہیں اور سب سے سہل وجہ حدیث میں جیسا کہ قاعدہ مذکور کی بنا پر مولانا محمد یعقوب صاحب نے ارشاد فرمایا ہے یہ ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے محض الفاظ سے بدؤ التفات معانی کے تمک فرمانے کا قصد فرمایا جیسا کہ آپ نے یہ بہ اور قصاص کی گزشتہ حدیثوں میں اس کا قصد فرمایا کہ مخاطب محض الفاظ سے تمک کرے اور اس طرف التفات نہ کرے کہ ان الفاظ سے مراد کیا ہے اور فعل (یعنی اس پر نماز جنائزہ پڑھنا) فی نفسہ جائز تھا کیونکہ نماز واستغفار سے نبی صریح وارد نہ ہوئی تھی اگرچہ یہ نماز واستغفار فی حد ذات اصل سے فعل غیر مفید تھا لیکن جب حضور صلی اللہ علیہ

وسلم نے اس میں کچھ حکمتوں کی بھی رعایت فرمائی تھی اس لئے وہ فعل عبث بھی نہ رہا اور شاید حکمت وہ ہو جس کو حاشیہ بخاری میں مختلف کتابوں سے نقل کیا ہے جس کی عبارت یہ ہے کہ آپ نے جو کچھ (جواب میں فرمایا) اس سے امت پر رعایت رحمت و شفقت کے اظہار کو خیال میں ڈال دیا اور یہ بھی روایت ہے کہ آپ نے ارشاد فرمایا کہ میر اقیص اور میری نماز اس کو کیا نافع ہو سکتی ہے واللہ میں امید کرتا ہوں کہ اس کی قوم کے ایک ہزار آدمی اسلام لے آئیں اور یہ بھی روایت ہے کہ اس کی قوم کے ایک ہزار آدمی اسلام لے آئے جب دیکھا کہ اس کو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے قیص مبارک کا تمک عطا ہوا ہے اور ان روایتوں کو میں نے کہیں منقول نہیں دیکھا لیکن یہ روایتیں اس احتمال سے تو گری ہوئی نہیں کہ شاید حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسی حکمتوں کا قصد فرمایا ہو جن میں ایک حکمت وہ بھی ہے جو میرے استاد مولانا محمد یعقوب صاحب نے بیان فرمائی کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے اس فعل سے اس کو ظاہر فرمادیا کہ اگر کسی میں ایمان نہ ہو تو اس کو تمکات بالکل کام نہیں دیتے (اس شخص کے برابر کس کو تمکات نصیب ہو سکتے ہیں مگر منافق ہونے کی وجہ سے پھر بھی نار کے درک اسفل کا مستحق رہا اور پہلی حکمتوں غیر مسلمین کے اعتبار سے تھیں کہ ان کا تالیف قلب کرنا مقصود تھا اور یہ آخر کی حکمت مسلمین کے اعتبار سے ہے کہ ان کو مسئلہ کی تعلیم کرنا مقصود ہے) واللہ اعلم اور میں مناسب سمجھتا ہوں کہ اس مسئلہ کی تقریر کو اتحریض علی صالح التعریض سے ملقب کروں۔ یوم الحجۃ ۱۳ ربیع الاول ۱۴۵۰ھ

## نظمت اور تحجیل غیر کے اکرام اور غیرت مندی کے لئے

۲۹۸- حدیث: (آپ نے صحابے کسی ایسے موقع پر کہہ کہیں پہنچنے والے تھے ارشاد فرمایا کہ) تم اپنے بھائیوں کے پاس پہنچنے والے ہو سو اپنا سامان درست کر لوا رپنا لباس درست کر لو یہاں تک کہ عام لوگوں میں تم ایسے ہو جاؤ جیسے بدن میں کوئی ممتاز نشان ہوتا ہے (جیسے تل) کیونکہ اللہ تعالیٰ بے شرم ہونے کا اور نہ بے شرم بننے کو پسند فرماتا ہے (اور

سامان و لباس کو درست نہ کرنا مشابہ بے حیائی کے ہے کہ ذلت سے شرم اتا نہیں کنڈا ذکر العزیزی بقولہ ای و عدم اصلاح ماذکر فیہ ائمہ اور ذمیل ہونا بلا وجہ یہ بھی مذموم ہے حدیث میں لایبھی للمؤمن ان یدلل نفسہ)

**فائدہ:** حدیث اس پر دال ہے کہ جس قدر (سہولت سے) ممکن ہوا پنی بیت کو درست رکھے اور نظافت کا خیال رکھے اور اس میں دو پہلو ہیں ایک یہ کہ یہ خود مقصود ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کو محظوظ ہے جیسا کہ وارد ہوا ہے کہ اللہ تعالیٰ نظافت والے ہیں نظافت کو محظوظ رکھتے ہیں اور جمال والے ہیں اور جمال کو محظوظ رکھتے ہیں اور دوسرا پہلو اس شخص کا اکرام ہے جس کے پاس یہ جا رہا ہے (کہ میلا کچیلا کسی کے پاس جانے کے گویا یہ معنی ہیں کہ ہمارے قلب میں اس کی کوئی وقعت نہیں جس کی وجہ سے کوئی اہتمام کیا جاتا) اور حدیث میں دونوں امر کی طرف اشارہ ہے۔ امر اول کی طرف تو اس ارشاد میں کہ اللہ تعالیٰ بے شرم ہونے یا بے شرم بننے کو پسند نہیں فرماتے اور امر ثانی کی طرف اس ارشاد میں کہ تم اپنے بھائیوں کے پاس پہنچنے والے ہو اور غرض ٹھانی میں بہ نسبت غرض اول کے کسی قدر زیادتی بھی جائز ہے) لیکن اگر یہ زینت و تجل کسی غرض فاسد سے ہو جیسے ناز و فخر وہ مذموم ہے بہت سی نصوص اس کی دلیل ہیں۔

اور اسی سبب سے ٹھنی نے اس حدیث میں یہ قید لگائی ہے کہ یہ حکم اس وقت ہے کہ جب نفس کا ترکیہ ہو چکا ہو اور اگر یہ شخص ایسا ہے کہ اس زینت و جمال سے اس کو عجب و تکبر پیدا ہو جائے گا تو پھر زینت و تجل کو ترک کر دے اور غیر مزین وغیرہ میں لباس پہن کر اس کا اعلان کرے یہاں تک کہ اس کو مہذب کرے۔ اہ

اور یہ جو ارشاد ہوا ہے کہ یہاں تک کہ لوگوں میں ممتاز نشان کی طرح ہو جاؤ اس سے مراد لباس شہرت نہیں ہے جس میں عجیب آئی ہے بلکہ مراد ایسا صاف لباس ہے جس سے یہ شخص میلے کچلے لوگوں سے ممتاز ہو جائے اور لوگوں سے ایسے ہی لوگ مراد ہیں اور قریبی نہ اس پر ہے کہ آپ نے اس کو مطلق اصلاح کی علت میں فرمایا ہے پس یہ بات متعین ہو گئی کہ مراد ایسے لوگ ہیں جنہوں نے اپنے لباس کی (ضروری) اصلاح بھی نہیں کی اس کو خوب سمجھ لو۔

## احوال میں بعض نقص کی حکمت

**۳۹۹ - حدیث:** (زنگی کی) امید خدا تعالیٰ کی رحمت ہے میری امت کے لئے اگر یا میدنے ہوتی تو کوئی ماں بچہ کو دودھ نہ پلاتی اور نہ کوئی درخت لگانے والا درخت لگاتا۔

**فائدہ:** اس میں بعض کو نیات مباحہ کی حکمت کا بیان ہے جو ذاتاً تو مرجوح ہیں (یعنی بعض کیونکہ ذاتاً تو موت کی یاد مطلوب ہے) اور اثر کے اعتبار سے راجح ہیں (یعنی بعض اوقات عام طبائع کے اعتبار سے استحضار موت پر اس کو ترجیح ہو جاتی ہے چنانچہ اگر موت ہر وقت یاد رہے تو عام لوگ بہت سی ضروریات سے معطل ہو جائیں اور عام طبائع کی قید اس لئے لگائی گئی کہ کاملین متنہیں اس پر قادر ہیں کہ ضروریات معاش و استحضار موت دونوں کو جمع کر لیں) اور اس میں سالک کی تسلی ہے جب وہ اپنے بعض اعمال یا احوال میں نقص ہونے سے مغموم ہوتا ہے (مثلاً اس سے غزدہ ہوا کہ موت کی یاد میں کمی پائی اس وقت اس کی تسلی) اس طور سے (کی جاتی ہے) کہ اس نقص کی حکمت بیان کر دی جاتی ہے جس پر بہت سے احکام شرعیہ موقوف ہیں مثلاً دودھ پلانا علی اعین واجب ہے (جب تک اس کا بدل نہ ہو) اور اسی طرح کھیتی کرنا جس کی طرف درخت لگانے کے مضمون میں اشارہ ہے واجب علی الکفار یہ ہے اور اہل کی نعمت میں جو حدیثیں آئی ہیں مراد اس سے طول اہل ہے جیسا متناوی نے کہا ہے کہ اصل اہل کی مدح اس کے منافی نہیں کہ اس کی تطویل کی نعمت آئی ہے یعنی اس میں منہک ہو جانا اور آخرت کو بالکل چھوڑ دینا۔

## اعمال ظاہری کی خرابی کا اعذر

**۵۰۰ - حدیث:** اعمال کی مثال مثل برتن (میں رکھی ہوئی چیز) کے ہے جب اس کے نیچے کا حصہ اچھا ہو گا تو اپر کا حصہ بھی اچھا ہو گا اور جب نیچے کا حصہ خراب ہو گا تو اپر کا حصہ بھی خراب ہو گا (کیونکہ تعلق اتصال کے سب ضرور اثر پہنچتا ہے مثلاً بھی میں میل ہو گوئی نیچے بیٹھ جائے مگر ادنیٰ حرکت سے اپر بھی اس کا ظہور ہو گا اسی طرح اگر باطن اچھا ہے تو اس کا اثر اعمال میں بھی ظاہر ہو گا اسی طرح اگر برا ہے۔)

**فائزہ:** اس میں رد ہے جاہل صوفی پر جو یوں کہتا ہے کہ باطن کا درست ہونا کافی ہے گناہ خراب ہو تو حدیث نے یہ بات بتلادی کر باطن کی درستی سے خاہر کی درستی مفارق نہیں ہو سکتی اور یہ بات کیسے سمجھ میں آ سکتی ہے کہ ایک شخص کسی سے دل سے تو محبت کرتا ہے پھر زبان سے اس کو گالیاں دیتا ہے اور ہاتھ سے اس کو مارتا ہے تو جو شخص نماز عدم اترک کرتا ہو یا شراب پیتا ہو یا شریعت کی بے قدری کرتا ہو۔ یہ بات (عادتاً) حال ہے کہ اس کے دل میں اللہ تعالیٰ کی محبت اور عظمت ہوا اسی بارہ میں حضرت مولانا رومیؒ فرماتے ہیں کہ اگر انار خرید و کھلا ہوا خرید و جس کا کھلانا اس کے دانوں کی حالت بتلاتا ہو۔ اور منحوس کھلنالالہ کا کھلانا ہے۔ جس کے کھلنے سے دل کی سیاہی ظاہر ہو گئی مولانا کا مطلب یہ ہے کہ اعمال ظاہرہ اچھے ہوں یا بے وہ علامات ہیں باطن کے اچھے یا بے ہونے کی اور اس مسئلہ کے فروغ میں سے یہ ہے کہ اگر کسی شیخ کو دیکھو کو اس کا ظاہر شریعت کے خلاف ہے تو اپنے کو اس سے بچانا اور سمجھ لینا کہ اس کا باطن اگر درست ہوتا تو ظاہر بھی درست ہوتا۔)

### نماز میں کمال کیلئے لزوم استغراق نہیں

**۵۰۱- حدیث:** میں نماز میں داخل ہوتا ہوں اور یہ ارادہ ہوتا ہے کہ نماز طویل پڑھوں گا پھر کسی بچہ کے رونے کی آواز سنتا ہوں تو اپنی نماز میں اختصار کر دیتا ہوں کیونکہ جانتا ہوں کہ اس کی ماں اس کے رونے سے پریشان ہو گی۔

**فائزہ:** اس میں اس کی تصریح ہے کہ استغراق کمال نماز کے لوازم سے نہیں کیونکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز کے کامل ہونے میں کوئی مشک نہیں اور باوجود اس کے آپ آواز سنتے تھے حالانکہ استغراق میں ایسی آواز مسون نہیں ہوتی۔

### ولایت کی بعض علامتیں

**۵۰۲- حدیث:** اولیاء اللہ وہ ہیں کہ ان کے دیکھنے سے خدا یاد آ جائے۔

**فائزہ:** اس حدیث میں ایک علامت اولیاء کی مذکور ہے اور اولیاء میں اس

کامشاہدہ ہوتا ہے (کہ ان کی محبت میں حق تعالیٰ کی طرف توجہ بڑھ جاتی ہے) اور ان کی اور علماء بھی ہیں سب کے مجموعہ سے ان کی ولایت پر اور اس پر کہ یہ استفادہ کے لائق ہیں استدلال کیا جاتا ہے۔

### دین میں غلو کے نقصانات

**۵۰۳-حدیث:** دین میں غلو کرنے سے بچو پہلے لوگ دین میں غلو کرنے سے ہلاک ہوئے۔

**فائزہ:** اس میں وہی مسلک ہے جس پر محققین ہیں کہ تمام عبادات و عادات میں اعتدال کی رعایت رکھتے ہیں اور اسی پر دوام کی بھی امید ہو سکتی ہے جو دین میں مطلوب ہے باقی غلو سے ملاں اور کمال پیدا ہوتا ہے اور اس سے کبھی ترک عمل کی نوبت آ جاتی ہے سو غلو فی الحال تو عمل کی عکشیر ہے اور فی الحال عمل کی تقلیل ہے اور یہی معنی ہے خیر الامور اوساطہ کے اور کنو زالحقائق میں بعینہ حدیث اسی لفظ سے وارد ہوئی ہے۔

### عمل کی اہمیت علم سے زیادہ ہے

**۵۰۴-حدیث:** اے امت میں تمہارے متعلق ان چیزوں سے زیادہ اندر یہ نہیں کرتا جس کا تم کو علم نہیں (کیونکہ علم کی کمی میں جو کوتاہی ہو جاتی ہے وہ بے با کی کی دلیل نہیں۔ اس لئے جرم خفیف ہے) لیکن یہ دیکھو کہ جن چیزوں کا تم کو علم ہے ان میں کیا عمل کرتے ہو۔

**فائزہ:** اس میں وہی طریق ہے جس پر صوفیہ ہیں کہ عمل کا اہتمام علم کے اہتمام سے زیادہ کرتے ہیں۔

### اعمال کے ذریعہ رذائل کا علاج

**۵۰۵-حدیث:** تقدیر پر ایمان رکھنا سب افکار و غنوم کو دور کر دیتا ہے۔

**فائزہ:** اس میں تداہیرات شرعیہ سے (جن میں ایمان بالقدر بھی داخل ہے۔

امراض نفسانیہ کا (جن میں ہم و حزن بھی داخل ہے) علاج ہے اور یہ صوفیہ میں مجملہ

عادات شائعة کے ہے (کہ اپنے متعلقات کو خاص خاص رذائل کے معاملہ کے لئے خاص خاص مناسب اعمال بٹلاتے ہیں) اور ایمان بالقدر پر اور اعمال کو اور ہم و حزن پر دوسری نفسانی خرایوں کو قیاس کیا جائے گا۔

### حصہ چہارم

بعد الحمد والصلوة اب تک رسالہ تشرف (باوجود یہ مقامی مصلحت افادہ عام کی مقتضی اس کو تھی کہ اردو میں ہوتا مگر) عربی عبارت میں رہا جس کا اصل سبب دائی یہ تھا کہ اس کے حصہ اول و دوم کی اکثر احادیث کی تحریج عراقی و مقاصد حسنة سے نقل کی گئی ہے تو برکت کے لئے ان کی عبارت کو نہیں بدلا اور اس کے بعد تقریر مسئلہ کے متعلق جو اپنی عبارت ہوتی تھی اس کو بھی اس کے تابع رکھا گیا اور افادہ عام کی مصلحت اردو ترجمہ سے پوری کردی گئی پھر حصہ سوم اس کی موافقت میں اصحاب کے طور پر شروع ہو گیا۔ مگر اب صرف الف کے اختتام کے ایک مدت کے بعد دفعہ یہ بات خیال میں آئی کہ دائی تو رہا نہیں اور بلا ضرورت کام مضاعف کرنا پڑتا ہے اگر اصل اردو ہی میں لکھی جائے تو بجائے کام مضاعف کرنے کے نفع مضاعف ہو جائے کیونکہ ناظرین کو جتنے اور اق میں ایک خاص مقدار مضایمن کی دستیاب ہوتی ہے اتنے اور اق ہیں اس سے دونی مقدار سے مستفید ہو سکیں گے اس لئے مناسب معلوم ہوا کہ یہاں سے یعنی جامع الصیر و کنوں الحقائق کے حرف باء سے اس کو اردو میں کر دیا جائے البتہ اصل حدیث عربی میں مع اپنے التزامات قدیمه کے ہو گی جس کے ساتھ ترجمہ بھی ہو گا پس یہ اپنے طرز میں حقیقتہ الطریقہ کے طرز پر ہو جائے گا اور اسی تغیر کے سبب امتیاز کے لئے یہاں حصہ چہارم کے ساتھ موسم کیا جاتا ہے اور چونکہ ترجمہ کی مصلحت خود اصل سے حاصل ہو جائے گی اس لئے رسالہ میکیل التصرف کو کہ ترجمہ کا نقشب ختم کیا جاتا ہے پس حصہ آئندہ کا عنوان تشرف بدؤ میکیل التصرف ہے اللہ تعالیٰ کام اور نفع میں مد فرمائے۔

اشرف علی

## حرف الباء

**شهرت مبتدی کیلئے مضر ہے نہ کہ مشتبی کیلئے**

**۵۰۶-حدیث:** آدمی کے لئے یہ خرابی کافی ہے کہ اس کی طرف دین یاد نیا کے بارہ میں انگلی سے اشارہ کیا جائے (یعنی اس کو شہرت ہو جائے) مگر جس کو اللہ تعالیٰ محفوظ رکھے (کہ باوجود شہرت کے بھی اس کے فتنہ سے محفوظ رہے)۔

**فائزہ:** حدیث سے دوامر معلوم ہوئے ایک یہ کہ شہرت موجب فتنہ ہے خواہ کسی دنیوی کمال میں ہو یاد نی کمال میں کیونکہ اس سے عجب میں بنتا ہو جانے کا قوی اندر یہ ہے دوسرے یہ کہ جس کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی حفاظت ہوتی ہے اس میں یہ اثر عجب و غیرہ کا نہیں پیدا ہوتا اور ایسا شخص اصطلاح قوم میں مشتبی اور کامل کہلاتا ہے چنانچہ عزیزی نے اس کی تفسیر یہی ہے کہ اس کو ایسا ملکہ عطا ہو جائے جس کی وجہ سے اپنے نفس کو مغلوب رکھنے پر قادر ہو جائے پس شیطان اسکو اجازت چارفتہ نہ کر سکے اور خود بینی میں بنتا ہے ہوا ہا اور ظاہر ہے کہ یہ شان مشتبی کی ہوتی ہے پس اس سے دوستے ثابت ہوئے ایک یہ کہ مبتدی کو اسباب شہرت سے بھی بچنا ضروری ہے دوسرے یہ کہ مشتبی پر شبہ نہ کیا جائے اور ایسے شخص کو جو مخصوص فرمایا گیا یہ لغت کی بنا پر ہے ورنہ اصطلاحی معنی میں اس کو مخصوص کہنا جائز نہیں محفوظ کہا جاتا ہے۔

## مدارات

**۵۰۷-حدیث:** میں صفت مداراۃ کے ساتھ مبعوث ہوا ہوں (یعنی اللہ تعالیٰ نے جب مجھ کو مبعوث فرمایا تو مداراۃ کی حوصلت عطا فرمائی تاکہ بعثت کے مقاصد میں معین ہو کیونکہ اس سے مخالف کی مخالفت ضعیف ہو جاتی ہے جس سے مراجحت کم ہو جاتی ہے)۔

**فائزہ:** اکثر مداراۃ اور مدارہت میں استباہ ہو جاتا ہے اول محدود ہے ثانی مذموم ہے اس لئے دونوں کی حقیقت سمجھنا چاہئے سو مداراۃ کا حاصل اہل جہل کے ساتھ زمی کرنا تاکہ وہ دین کی طرف آجائیں اور اہل شر کے ساتھ زمی کرنا تاکہ ان کے شر سے حفاظت رہے اور یہ دونوں امر مطلوب ہیں اول تو خود دین میں مقصود ہے ثانی مقصود میں

معین ہے کیونکہ کسی شریر کی ایذائیں بتلا ہو جانے سے احیاناً طاعت میں بھی اور اکثر تبلیغ میں بھی خلل پڑ جاتا ہے اور مدعاہت بد دینوں کے ساتھ زمی کرنا تاکہ ان سے مال یا جاہ کافع حاصل کرے اور مدعاہت حضرات صوفیہ کے خاص اخلاق میں سے ہے۔

### ۵۰۸-حدیث: ترک زینت ایمان (کے شعبوں میں) سے ہے۔

**فائدہ:** وجہ ظاہر ہے کہ مومن کی تمام توجہ آخرت کی طرف رہتی ہے تو اس کو زینت کی طرف کب توجہ ہو گی اور اس تقریر سے یہ بھی معلوم ہو گیا کہ مراد اس زینت کا ترک ہے جس میں توجہ اور وقت صرف کیا جائے اگر بدوں خاص اہتمام کے زینت کا سامان عطا ہو جائے تو وہ زینت مذموم نہیں بلکہ اس سے اعراض کرنا اظہار ہے زبد کا جو ایک قسم کی ریاء ہے خصوص جب ترک زینت میں خاص اہتمام کرنا پڑے جو غل ہو جائے توجہ الی الآخرت میں تو جس طرح علت زینت مذموم ہوئی تھی وہ علت چوں کہ ترک زینت میں بھی متحقق ہو گئی اس لئے اب اس طرح کی ترک زینت مذموم ہو جائے گی جس کی طرف حضرت عارف شیرازیؒ اشارہ فرماتے ہیں۔

نقض صوفی نہ ہمہ صافی و بے غش باشد      اے باخرقة کہ مستوجب آتش باشد  
مگر چونکہ اکثر عادةً زینت محتاج اہتمام ہوتی ہے ترک زینت محتاج اہتمام نہیں ہوتی اس لئے ترک زینت کی مدح فرمائی گئی اور ایسی ترک زینت مدد و مدد صوفیہ کی اصل وضع ہے باقی کسی حالت کے انتفاء سے زینت اختیار کر لینا اس کے منافی نہیں۔

### نووار دکوانوس کرنا

**۵۰۹-حدیث:** نئے آنے والے کو (اجنبیت کے سبب ایک قسم کی) حرمت زدگی (یعنی بد حواسی) ہوتی ہے (اس لئے بعض ضروری باتیں اس کے ذہن میں نہیں آتیں اپنے ہر قول اور ہر فعل میں چکرا جاتا ہے) سواں کو آؤ بھگت کے ساتھ لیا کرو (تاکہ اس کی طبیعت مانوس ہو کر گھل جائے اور حواس بجا ہو جائیں اور ہر قول کا موقع سمجھ کے پھر نہ خود پر بیشان ہونہ دوسرے کو پر بیشان کرے)

**فائدہ:** اس میں تعلیم ہے ہر مقامی شخص کو نووار دکوانوس کا معاملہ کرنے

کے متعلق عموماً اور اہل و جاہت کو خصوصاً خواہ دینیوں و جاہت رکھتے ہوں جیسے امراء و رؤسای دینی و جاہت رکھتے ہوں۔ جیسے مشائخ و علماء بلکہ و جاہت دینیہ کا اثر ہبیت و جاہت دینیوں سے زیادہ ہوتا ہے حتیٰ کہ اہل و جاہت دینیوں پر بھی اور معتقدین پر تو بے حد ہوتا ہے تو ان کو خاص طور پر وار دین کے ساتھ لطف ورق کی ضرورت ہے لیکن اسی وقت تک کہ ان کی بے پرواٹی اور دین اور اہل اللہ کی بے قدری و بے قحتی ثابت نہ ہو رہنا پھر زیادہ رعایت کرنے میں دین کی بُکلی ہے۔

**فائدہ: ۳-** اس حدیث کی برکت سے مجھ کو اپنے ایک ضابطہ کا معاملہ بدل دینے کی توفیق ہوئی لیعنی پہلے میں ضروری سمجھتا تھا کہ آنے والا خود اپنا اور اپنی حاجت کا ضروری تعارف کراوئے اب منتبہ ہوا کہ بعض اوقات حیرت زدگی سے اس میں کوتا ہی ہو جاتی ہے اب میں نے یہ معمول کر لیا ہے کہ اس کا مقام آمد و غرض آمد اور اس مقام پر جو مشغله تھا پوچھ لیتا ہوں اس سے ضروری حالت معلوم ہو جاتی ہے اور وہ مانوس ہو جاتا ہے اور پھر جانبین تعین طریق معاملہ میں رعایت ہوتی ہے والحمد لله علی ما افهمنی و وفقنی و کان ذلک حین اتنی علی احدی وسبعون سنة من عمری

### مخالصین کا ابتلاء

**۵۱۰- حدیث:** جیسا سیلا ب اپنے نشی کی طرف دوڑتا ہے اہل احسان (یعنی اہل اخلاص) کی طرف بلاء اس سے بھی زیادہ دوڑتی ہے۔

**فائدہ:** مشہور ہے کہ بزرگوں کو کوئی نہ کوئی تکلیف ضرور رہتی ہے۔ یہ حدیث اس کا مأخذ ہے اور وجہ اس کی یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کو ان کا اجر بڑھانا ہوتا ہے اگر بلانہ ہو تو وہ اعمال کا اجر تو حاصل کر سکتے ہیں مگر بلا و مصیبت پر جو اجر ملتا ہے اس کو کیسے حاصل کر سکتے اور بلاء سے مراد اگر بلاء ظاہری ہو جیسا تماد ریکی ہے تب تو یہ اکثری ہے کلی نہیں کیونکہ جن بزرگوں میں ضعف طبعیت کے سبب جو کہ فطری ہے تھل نہیں ہوتا اور بلاء کے لئے مضر ہوتی اللہ تعالیٰ ان کو محفوظ رکھتے ہیں اور اگر بلاء سے عام مراد ہو کہ بلاء باطنی کو

بھی شامل ہو تو یہ حکم کلی ہے باطنی احوال سب اہل طریق کو ایسے پیش آتے ہیں کہ دوسرا شخص ان کا تحلیل نہیں کر سکتا جیسے خشیت فکر آختر ملاحظہ عظمت اسی کو کسی نے کہا ہے اسے تراخاڑے پانٹکست کے دانی کہ چیست حال شیرانے کہ شمشیر بلا بسر خورند اسی لئے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے

ان الله يبغض العبر السمين يعني اللہ تعالیٰ موئے عالم کو پسند نہیں فرماتے اس میں مراد وہ فرنہی ہے جو بے فکری سے ہو کیونکہ جو شخص عالم ہو کر آختر سے بے فکر ہو گا وہ ضرور ہی مبغوض ہو گا۔

## حرف التاء حسن معاشرت

۵۱۱- حدیث: تیرا تبسم کرنا اپنے (مسلمان) بھائی کے سامنے (تاکہ وہ مسرورو مانوں ہو جائے ثواب میں مل) صدقہ کے ہے اور تیرا امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کرنا (المعنى المذكور) صدقہ ہے اور تیرا راستہ بتلا دینا کسی شخص کو راہ بھٹکنے کی جگہ میں تیرے لئے صدقہ ہے اور تیرا پتھر اور کائنے اور ہڈی کو راستے سے ہٹا دینا تیرے لئے صدقہ ہے اور تیرا اپنی ڈال دینا اپنے ڈول سے اپنے بھائی (مسلمان) کے ڈول میں تیرے لئے صدقہ ہے۔

فائدہ: یہ اخلاق صوفیہ کے برابر کسی میں بھی نہیں پائے

### امر اختیاری میں کوشش کی ضرورت

### اور غیر اختیاری میں رنج سے نقصانات

۵۱۲- حدیث: تو مومن کو اس حال میں پائے گا کہ (جعمل) اپنی طاقت میں ہوا اس میں کوشش کرتا ہے اور جو اپنی طاقت میں نہ ہواں پر افسوس کرتا ہے۔

فائدہ: اس سے دو امر ثابت ہوئے ایک یہ کہ امور اختیاریہ میں طاقت اور بہت اور کوشش سے کام لینا چاہئے دوسرا یہ کہ امور غیر اختیاریہ میں اپنے کو تعب میں نہ

ڈالنا چاہئے اس کے فوت ہونے پر حزن کافی ہے مگر اس حزن کے درجات ہیں ایک حزن معتدل جو اس عمل کے محبوب ہونے سے اور اپنے عاجز ہو جانے سے پیدا ہوتا ہے یہ تو محسوس ہے کہ عمل حسن کی محبت لوازم ایمان سے ہے اور اپنے عجز کا مشاہدہ عبدیت کا شعبہ ہے دوسرا درجہ حزن مفرط جس سے قلب میں پریشانی پیدا ہو کر یا اس کا غلبہ اور ہمت میں ضعف ہو جائے یہ مذموم ہے کہ مثل ہے عمل میں جو کہ مقصود تھا اور حق تعالیٰ سے رجاء و محبت کے تعلق کا ضعیف کرنے والا ہے اور اس کا منوع ہونا نصوص میں وارد ہے مثلاً لیلۃ التیر میں میں غزوہ خیبر سے واپس ہوتے ہوئے جب باوجود کافی انتظام بیداری کے صحیح کی نماز آپ کی اور سب ہماری صحابہؓ قضا ہو گئی اور صحابہؓ نے افسوس ظاہر کیا چنانچہ انہوں نے متاسف ہو کر کہا قد فرطنا فی صلوٰتنا یعنی ہم نے اپنی نماز میں (بڑی) تقصیر کی تو آپ نے تسلی کے لئے فرمایا لا تفریط فی النوم انما التفریط فی اليقظة یعنی سونے میں کوئی تقصیر نہیں تقصیر تو بیداری کی حالت میں ہے اور جب آپ نے ان کو پریشان دیکھا چنانچہ ایک روایت میں ہے وقد رای فزعهم تو فرمایا رویدار ویدا لا یا س علیکم یعنی سکون سے رہو سکون سے رہو کچھ مصالحت کی بات نہیں اور آپ نے مزید تسلی و ازالۃ القلق کے لئے یہ فرمایا انا بحمد اللہ لم نکن فی شیء من امور الدنیا یشغلنَا عن صلوٰتنا ولکن ارواحنا کانت بید اللہ تعالیٰ فارسلها متى شاء اور یہ بھی فرمایا فان هذا منزل حضرة فیہ الشیطان جس حاصل یہے کہ ہم محمد اللہ کی دنیاوی کام میں مشغول نہ تھے جو ہم کو ہماری نماز سے عافل کر دے لیکن ہماری جانیں اللہ کے قبضہ میں تھیں اس نے جب چاہا چھوڑ دیا اور یہ ایک ایسی منزل ہے جہاں ہمارے پاس شیطان آگیا (اس نے سلا دیا یعنی ہم نے اپنے اختیاری انتظام میں کی نہیں کی مگر غیر اختیاری اسباب سے نماز قضا ہو گئی جس میں اکتساب کے درجہ میں تو حضرت بلاںؓ کو جو کہ پہرہ دار مقرر کئے گئے تھے شیطان کی تھکی دینا سبب ہوا چنانچہ حدیث میں ہے کہ حضرت بلاںؓ جائے کے لیے نوافل پڑھنے کھڑے ہو گئے تھے شیطان نے وسوسہ ڈال کر لٹا دیا

بچہ کی طرح ان کو تھکلتا رہا یہاں تک کہ وہ سو گئے اور ایک روایت میں ہے کہ انہوں نے اختیار اپنی کمراپنے کجاوے سے لگالی تھی اور مشرق کی طرف منہ کر لیا تھا کہ صبح صادق کو دیکھتا رہوں گامگرا غصیں بند ہو گئیں لیٹنا اسی کو کہا گیا ایغلبہ کے بعد لیٹ گئے ہوں اور تخلیق کے درجہ میں اللہ تعالیٰ کا احوال کو تبعیض کر لینا سبب ہوا جیسا اور گزرائیں جب یہ قضا ہو جانا ہمارے اختیار سے نہیں ہوا تو زیادہ پریشان نہ ہونا چاہئے تو دیکھئے اس واقعہ میں آپ نے زیادت قلق سے منع فرمایا اور زیادت کی قید کے دو قرینے ہیں ایک تو یہ کہ نفس حزن کو تو خود اس حدیث میں ایمان کی علامت قرار دیا گیا ہے تو تطیق کے لئے اس قید کی ضرورت ہے دوسرا قرینہ یہ کہ صحابہ کا مذاق ایمانی نفس قلق سے تو ان کو خالی کر ہی نہیں سکتا آپ کے ارشاد کے بعد زیادت کو سکون ہو گیا اسی مذاق پر نظر فرمائ کر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے زیادت کی قید الفاظ میں نہیں لگائی اور آپ نے جو شیطان کے آجائے کو سب فرمایا تو اس آجائے کا اثر حضرت بلاں پر ہوا کہ باوجود ارادہ یقین کے پھر سو گئے بقیہ جماعت کی نوم طبعی تھی اور یہ شبہ کہ حضور کا قلب تو نہ سوتا تھا پھر آپ کیوں نہ اٹھے اس طرح مفوع ہے کہ آپ کا نوم مثل نعاس کے تھا کہ ناقض و ضعو نہ ہوتا تھا مگر ہوش بھی نہ رہتا تھا اس لئے اندازہ وقت کا نہ ہوا اور یہ سب روایات جمع الفوائد باب وجوب الصلوٰۃ اداء وقضاء میں ہیں۔

### شیخ کی وفات کے بعد بھی اس کی موافقت

۵۱۳- حدیث: اللہ تعالیٰ کے رو برو تو پیر اور جمعرات کے روز اعمال پیش کئے جاتے ہیں اور حضرات انبیاء علیہم السلام پر اور باپوں اور ماوں کے رو برو جمعرات کے روز پیش کئے جاتے ہیں (یعنی ملائکہ پیش کرتے ہیں اور ہر بُنی پر ان کے امت کے اعمال پیش کئے جاتے ہیں اور باپوں اور ماوں سے مراد اصول ہیں پس دادا پردا وادا اور اسی طرح دادی پر دادی نانی پر نانی سب اس میں داخل ہو گئے) (کذا قال العزیزی) پس وہ (یعنی حضرات انبیاء و آباء و امہات) ان کی نیکیوں سے خوش ہوتے ہیں اور (خوشی سے ان کے چہروں کی) چمک دمک بڑھ جاتی ہے پس اللہ تعالیٰ سے ڈرو (یعنی گناہ کے کام مت کرو) اور اپنے مردوں کو ایذا ملت دو (یعنی جس طرح وہ حسنات سے خوش ہوتے ہیں اسی طرح

سینات سے آزروہ ہوتے ہیں تو ان کو آزار مت پہنچاؤ اور حضرات انبیاء کو جو مردہ کہا گیا ہے یہ باعتبار موت ظاہری کے ہے ورنہ حدیث میں ہے ان نبی اللہ حی برزق اور حیات برزخی گو غیر انبیاء کو بھی عام ہے لیکن انبیاء میں اقوی ہے یہاں تک کہ اس حیات کا اثر ان کے جسد میں بھی ظاہر ہوتا ہے کہ اس کو مٹی نہیں کھاتی جیسا حدیث میں آیا ہے)

**فائدہ:** حضرات صوفیہ اس اہتمام میں سب سے بڑھے ہوئے ہیں کہ وفات شیخ کے بعد وہ کام نہیں کرتے جو ان کی حیات میں نہیں کر سکتے تھے اور اس سے نہ علم غیب ثابت ہوتا ہے اور نہ معمولی اعمال کی پیشی ثابت ہوتی ہے صرف حسنات و سینات کی پیشی ثابت ہوتی ہے یہ الگ بات ہے کہ وہ اپنی ذات میں حسنات و سینات ہوں یا کسی عارض سے ہو گئے ہوں۔

### کمال دین کے ساتھ اہتمام مال دینا منع نہیں

۵۱۴-حدیث: مساجد کے دروازوں کے پاس (پہنچ کر) اپنی جوتیوں کی دلکھ بھال کر لیا کرو (کہ کوئی گندگی وغیرہ تو نہیں لگی جس سے مسجد آسودہ ہو جانے کا اندریشہ ہو کرنا قال العزیزی فی تفسیرہ)

**فائدہ:** اس سے دو امر مستقاد ہوئے ایک یہ کہ مسجد کی حفاظت کی جائے اور یہ مدلول ظاہر ہے دوسرا یہ کہ جوتیوں کی حفاظت کی جائے ورنہ اگر باہر ہی چھوڑ دینے کا حکم ہوتا تو اس تفقد کی حاجت نہ ہوتی مسجد کے آسودہ ہونے کا احتمال جب ہی ہو سکتا ہے جب ان کو اپنے ساتھ مسجد میں لے جائیں تو گویا اس کی اجازت دی گئی اور لے جانے کے وقت اس کی صفائی کے دلکھ لینے کا حکم ہوا اور اگر آسودہ ہو تو صاف کر لیا جائے اس کی حکمت یہ ہے کہ دل پریشان نہ رہے اس سے مفہوم ہوا کہ اپنی چیز کی حفاظت کا اہتمام بقدر ضرورت کرنا شغل مع اللہ کے منانی نہیں بلکہ شغل مع اللہ کا معین ہے ورنہ قلب اس چیز کے ساتھ متعلق رہتا اور اسی قدر شغل مع اللہ میں خلل پڑتا پس مدعاں طریق جو ایسے اہتمام کو خلاف طریق سمجھتے ہیں یہ غلومنوع ہے۔

اللہ کی ذات میں فکر کی ممانعت اور اس کے ذکر کی مطلوبیت

۵۱۵-حدیث: ہر چیز میں فکر کرو اللہ کی ذات میں فکر مرت کرو ساتوں

آسان سے اس کی کرسی (یعنی عرش) تک سات ہزار انوار ہیں اور وہ اس سب سے  
عالیٰ ہے (تو تمہارا خیال وہاں تک کیسے پہنچ سکتا ہے سو اور اک صحیح تمہال ہوا پھر اگر  
ذہن کو دوڑایا تو ضرور غلط اور اک ہو گا یعنی ذہن کوئی ایسا حکم کرے گا جو اللہ تعالیٰ کی  
شان کے خلاف ہے اور یہ ضلال ہے)

**فائزہ:** فکر کی نہیں سے متعلق توجہ یعنی تصور اجتماعی کی نہیں لازم نہیں آتی کہ مطلق  
توجہ تو دعا دشائے کے لوازم سے جو کہ مامور بہ ہیں اور یہی توجہ اجتماعی ہے جس کا مرافقہ ال  
طريق کا معمول ہے اور ذات کے متعلق ہونے سے وہ مرافقہ ذات کہلاتا ہے اور  
حدیث راقب اللہ تجده تجاهک کا محل یہی مرافقہ ہے پس الہ طريق پر یہ شبہ  
وار نہیں ہو سکتا کہ یہ حدیث کے خلاف ذات میں فکر کرتے ہیں خوب سمجھ لو۔

ان کی اصلاح اور اپنی حفاظت کی نیت سے گناہ گاروں سے

نفرت نہ کہ اپنے تکبر اور ان کی تحقیر کی وجہ سے

۵۱۶- **حدیث:** اللہ تعالیٰ کے قرب (اور رضا) کو حاصل کرو ان معاصی سے  
نفرت رکھ کر (یعنی معصیت کی حیثیت سے نہ کہ ان کی ذات سے تو مبغوض حقیقت میں  
وہ افعال منہیہ ہوئے کہ اقبال العزیزی بلکہ اگر کسی دوسری حیثیت سے ان سے محبت بھی  
ہو تو مصالحت نہیں ملائا ان سے کوئی قرابت وغیرہ ہو کہ اقبال الحنفی یا وہ محسن ہوں یا کسی سے  
حب اضطراری ہو جائے جیسے عشق غیر اختریاری) اور ان سے جب ملوتو ترش روچہرہ بنا کر  
(اس مصلحت سے کہ شاید ان پر اس کا اثر ہو اور وہ معاصی سے بازا آجائیں کہذا حال  
العزیزی نہ کہ تحقیر کے سبب کہ یہ کبر ہے) اور حق تعالیٰ کی خوشنودی حاصل کرو ان کو  
ناراض کر کے (یعنی جب بشاشت سے نہ ملوگ تو وہ آپ ہی تم سے ناراض ہوں گے کہذا  
قال الحنفی) اور اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل کرو ان سے دور رہ کر (دوری کا حکم اس لئے ہے  
کہ مجالست سے اس کے اخلاقیں تم میں اثر کریں گے کہذا اقبال الحنفی)

**فائزہ:** عزیزی اور حنفی کی شرح میں نظر کرنے سے حدیث سے یہ فائد حاصل

ہوئے (نمبر۱) کسی عاصی کو حقیر نہ سمجھے البتہ معاصلی سے نفرت رکھے گواں کا اثر ناراضی اور بعد کا اس کی ذات تک بھی پہنچے (نمبر۲) نیت زیادہ یہ ہوئی چاہئے کہ اس کی اصلاح ہو جائے (نمبر۳) اپنی حفاظت کی بھی نیت ہو کہ ہم میں ان معاصلی کا اثر نہ ہو جائے۔ اور یہ سب امور ظاہر اور باطنی معمولات ہیں حضرات صوفیہ کے۔

### استاد و شاگرد کے حقوق

۵۱۷- حدیث: اس شخص کے ساتھ تو اضع کرو جس سے تم علم حاصل کرتے ہو اور اس شخص کے ساتھ بھی تو اضع کرو جس کو تم تعلیم کرتے ہو مراد اس سے علم دین ہے جس میں علم طریق باطنی بھی داخل ہے پس اس میں استاد پیر کا حق بھی آگیا اور شاگرد اور مرید کا بھی مگر دوسرے دلائل سے جیسے من لم یور حم صغیرنا ولم یو قر کبیرنا دونوں تو اضع میں یہ فرق ہے کہ اول تو اضع خدمت و تظییم و اطاعت و رضا جوئی ہے اور دوسری تو اضع لطف و شفقت و وسعت اخلاق ہے) اور تم متکبر عالم مت بنو (تواضع نہ کرنا تو تکبر ظاہر ہے اور علم و تحقیق کا دعویٰ یہ بھی تکبر ہے کذاقال العزیزی) فائدہ: مشائخ اور مریدین کا جس قدر اس حدیث پر عمل ہے دوسری جگہ اس کی نظری مفقود ہے۔

### التاء مع الالف واللام

### تو به حقیقی میں عدم عود کی شرط نہیں

۵۱۸- حدیث: حدیث اول۔ گناہ سے توبہ کرنے والا ایسا ہے جیسا وہ شخص کہ جس کے پاس گناہ ہی نہ ہو (کیونکہ جب وہ معاف ہو گیا تو گناہ نہ رہنے میں دونوں برابر ہو گئے اگرچہ دوسرے وجہ سے فرق ہو مگر یہ فضیلت اس کے لئے ہے جو حقیقی توبہ کرے یعنی دل سے نادم اور متوجہ الی اللہ ہو) اور (صرف الفاظ ہی کے ساتھ گناہ سے توبہ کرنے والا) اس حالت میں کہ وہ دل سے اس گناہ پر قائم ہے (اور میں توبہ کے وقت گناہ کا عزم رکھتا ہے یعنی حقیقی قلبی توبہ نہیں کی محض لفظی ورسی توبہ کی ہے)

ایسا ہے جیسے (نحوذ باللہ) اپنے رب کے ساتھ استہزا کرنے والا (کیونکہ استہزا میں الفاظ تعظیمی ہوتے ہیں اور دل میں تحقیر ہوتی ہے۔ اسی کے مشابہ اس شخص کی حالت ہوئی کہ زبان سے اقرار اور دل میں اصرار۔

**۵۱۹-حدیث:** حدیث دوم توبہ خالص نادم ہونا ہے گناہ پر جب وہ تجھ سے صادر ہو جائے پھر (نادم ہو کر) تو اللہ تعالیٰ سے مغفرت کی درخواست کرے پھر کبھی اس کی طرف عودہ کرے (یعنی دل سے یہ عزم ہو کہ عودہ کروں گا کذا قاتل اُنھی گو غلبہ نفس و شیطان سے پھر عودہ ہی ہو جاوے اگر ایسا ہو جائے پھر اسی طرح ندامت و استغفار و عزم عدم عودہ کا حکم ہے اس کی دلیل وہ حدیث ہے۔ ما اصر من استغفر و ان عاد فی الیوم سبعین مرہ (رواہ الترمذی و ابو داؤد)

**فائدہ:** بعض لوگوں کا خیال ہے کہ اگر توبہ کر کے توڑ دی تو وہ توبہ ہی بے کار ہے اسی لئے بعض لوگ توبہ ہی نہیں کرتے کہ شاید پھر ثبوت جائے ممکن ہے کہ دونوں حدیثوں سے ان کو غلط فہمی ہوئی ہو کہ پہلی حدیث میں قیام علی الذنب کو استہزا قرار دیا گیا ہے اور دوسری حدیث میں توبہ خالص میں عدم عودہ کو شرط نہیں ہے لیکن اس باب میں اور احادیث جیسے حدیث مذکور فی تقریر الترجحہ اور اس کی نظر کشیرہ صاف دلیل ہیں کہ مقیم علی الذنب سے مراد مقیم بالقلب ہے اور عدم عودہ سے مراد عزم عدم عودہ ہے جیسے تقریر الترجحہ میں ظاہر کر دیا گیا ہے پس اب اس غلطی کی کچھ گنجائش نہیں اور یہی محمل ہے ایسے اقوال کا جیسے شیرازی کا قول ہے۔

|                                                                             |                                   |
|-----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| سبح بر کف توبہ بر لب دل پراز ذوق گناہ                                       | معصیت راخنہ می آید بر استغفار مسا |
| چنانچہ بعضے دمرے بزرگوں نے اس تحقیق کا حاصل اپنے اس قول میں ظاہر فرمادیا ہے |                                   |
| باز آ باز آ ہر آنچہ ہستی باز آ                                              | گر کافر و کبر و بت پرستی باز آ    |
| ایں درگہ مادر کے نومیدی نیست                                                | صد بار اگر توبہ ٹکستی باز آ       |

**غفلت و معصیت کے مقام سے منتقل ہو جاؤ**

**۵۲۰-حدیث:** آپ نے جس وادی میں صبح کی نماز قضا ہو گئی تھی فرمایا تھا

کہ جس مقام میں تم کو غفلت ہو گئی وہاں سے دوسری جگہ منتقل ہو جاؤ (چنانچہ دوسری جگہ جا کر صبح کی نماز قضا پڑھی)

**فائدہ:** ہٹی نے کہا ہے کہ اس حدیث سے یہ بات حاصل ہوتی ہے کہ جس مقام پر غفلت یا معصیت واقع ہو وہاں سے دوسری جگہ منتقل ہو جانا چاہئے کیونکہ اس مقام پر شیاطین اجنب یا شیاطین الانس کا اثر ہوتا ہے اور میں کہتا ہوں کہ اہل طریق کو اس کا خاص انتہام رکھنا چاہئے۔

**فائدة فہمبو ۲** یہ تقصہ صحیحین میں بھی ہے مگر خاص یہ الفاظ ان میں نہیں۔

### ضیافت اور صوم نفل کا توڑنا

**۵۲۱-حدیث:** تیرے بھائی نے تو تیرے لئے تکلف کیا اور تو کہتا ہے کہ میرا روزہ ہے (مطلوب یہ کہ میزبان کی دل ٹکنی ہو تو روزہ اظفار کر دینا چاہئے اور یہ روزہ نفل تھا اور اس کا بڑا قرینہ یہ ہے کہ فرض یا واجب روزہ میں وہ میزبان ہی کیوں کھانے وغیرہ کا تکلف کرتے)

**فائدة:** نفل روزہ کا اظفار کر لیتا جب مہمان یا میزبان کی دل ٹکنی ہو جائز ہے (درست رکتاب الصوم فصل العوارض) ایسی رعائیں حضرات صوفیہ کے یہاں جس قدر ہیں کسی دوسری جماعت میں نہیں اور یہاں سے مومن کے قلب کی حرمت کا اندازہ ہوتا ہے مگر فرض روزہ کی علی الاتفاق اور واجب کی علی الاختلاف حرمت قلب کی حرمت سے اعظم ہے اور بعض مغلوبین سے جو ایسے موقع پر فرض روزہ کا اظفار منقول ہے وہ جنت نہیں لیکن وہ غلبہ حال سے معدود رہتے اور وہ حال یہ تھا کہ اس وقت ان پر حقیقت صوم کی مستور ہو گئی اور حقیقت قلب کی مکشوف ہو گئی۔ کذ اقال مرشدی وہو من الحسن کماتری بمکان ای مکان والله اعلم.

### ذکر نعمت

**۵۲۲-حدیث:** نعمت کا بیان کرنا بھی شکر کا ایک طریقہ ہے

فائدہ: پس بعض حضرات اکابر طریق سے جو اپنے بعض حالات رفیعہ منقول ہیں گو بعض لوگ اس کو دعویٰ سمجھتے ہیں مگر ان کا مقصود اظہار نعمت اور ادائے شکر ہے اس آیت میں بھی یہی مضمون ہے واما بنعم ریک فحدث.

## حرف الثاء

### امور غیر اختیاری کا مذموم نہ ہونا

#### بشرطیکہ ان کے اختیاری مقتضیات پر عمل نہ کیا جائے

۵۲۳- حدیث: تین چیزیں ہیں جو میری امت کے لئے بھی لازم ہیں (کیونکہ عادة یہ امور طبعیہ ہیں بجز مخصوص کے اوروں کا ان سے سالم رہنا بعید ہے) کذا قال الحفنی) جب خیر الامم بھی اس سے سالم نہیں تا بدیگران چر سدا ہی کو میں نے ترجمہ میں لفظ بھی سے ظاہر کر دیا ایک بدگانی (کہ قرآن اسے کسی کی نسبت پر خیال آجائے) اور (دوسرا) حد (کہ کسی صاحب نعمت کو دیکھ کر ناگواری ہو خصوص جب اس سے کھرجنے بھی پہنچا ہو) اور (تیسرا) بدشگونی یعنی جن امور کو عوام موجب خوست سمجھتے ہیں ان سے دل میں ٹھنک ہو جانا کہ شاید ایسے امر کے پیش آجائے سے اپنے مقصد میں ناکام رہیں مقصود حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ہے کہ یہ امور تشنیل طبیعت کے غیر اختیاری ہیں اس لئے ان پر تو ملامت اور مواخذہ نہیں آگے ان پر جو بعض اوقات امور اختیاری یہ مرتب ہو جاتے ہیں ان کا علاج فرماتے ہیں چنانچہ ایک روایت میں اس طرح ہے کہ کیا میں تم کو اس خطرے سے نکلنے کا طریقہ نہ بتلا دوں (جس چیز میں خطرہ ضرر کا ہواں چیز سے نکلنے کا طریقہ یہ بھی اصطلاح طبی میں علاج ہے) پس (وہ علاج یہ ہے کہ جب تم کو (کسی کے ساتھ برا) گمان پیدا ہواں کو محقق مت سمجھو (نہ علماء کے اس کا یقین کر لونہ عمل) کہ اس کا تجسس کرنے لگو یا اس کو زبان پر لا دیا اس پر کوئی سزا وغیرہ دینے لگو خصوص یہ سمجھ کر کہ میں مومن کامل ہوں میری فراست صادق ہے کذا قال الحفنی کیونکہ اول تو اس کے صاحب فراست ہونے کی کوئی دلیل نہیں

دوسرے ایسے امور میں فراست یا کشف والہام جھٹ نہیں) اور جب تم میں حسد پیدا ہو تو اللہ تعالیٰ سے استغفار کرو (کیونکہ حسد کا حاصل اعتراض ہے اللہ تعالیٰ پر اور اس کے حکیم ہونے پر کہ مستحق کو نعمت نہ دی غیر مستحق کو دے دے اس سے استغفار کرو کذا قال العزیزی اس استغفار سے استحضار ہو جائے گا حق تعالیٰ کے حکیم ہونے کا تو حسد مضخل ہو جائے گا اور اس کے مقتضاء پر عمل کرنے کی نوبت نہ آئے گی تو استغفار کی حکمت یہ ہے گو خس حسد کے غیر اختیاری درجہ سے گناہ نہ ہوا تھا لیکن استغفار نی نفسہ بھی ذکر و اطاعت ہے اور اس حالت کے مناسب ہے اس لئے اس کی تخصیص کی گئی) اور ایک روایت میں ہے کہ جب تم میں حسد پیدا ہو تو حسد سے آگے مت بڑھو (یہ آگے بڑھنا و طرح سے ہے یا تو اس کے عیوب و نقصانات تلاش کرنے لگے جب اس سے زیادہ قدرت نہ ہو یا اس پر ظلم و زیادتی کرنے لگے جبکہ اس پر قدرت ہو حاصل مشترک دونوں کا یہ ہے کہ حسد کے مقتضاء اختیاری پر عمل کرنے لگے حدیث میں بھی کالفظ ہے جس کے معنی حسد سے بڑھنا اور تلاش کرنا اور زیادتی کرنا ہے میں نے پہلا ترجمہ اختیار کیا کیونکہ دوسرا ترجمہ اس کے افراد ہیں اس میں سب کی رعایت ہو گئی) اور جب بدشگونی کا خیال پیدا ہو تو اس کام کو کر گزو (یعنی ترک مت کرو کیونکہ ترک کرنا اس کے مقتضاء پر عمل کرنا جو اختیار سے ہے اس پر گناہ اور ملامت ہے)۔

**فائدہ:** ۱۔ اس حدیث سے ایک بہامسلہ طریق کا ثابت ہوا کہ امور غیر اختیاریہ نقص نہیں ان پر غم نہ کرے البتہ اس کی کوشش کرے کہ وہ امور اختیاریہ قبیحہ تک مفضی نہ ہو جائیں۔ خلاصہ یہ کہ کیفیات و افعالات پر ملامت نہیں اعمال و اقوال پر مواخذہ ہے۔

**فائدہ:** ۲۔ اس حدیث میں جب تین چیزوں کو بینزل امر طبعی فرمایا ان میں سے دو چیزوں کی طبیعت ظاہر ہے کہ امور نفسانیہ میں سے ہیں مگر بدشگونی کوئی امر نفسانی نہیں گھسنے خیالات کا اثر ہے اور خود یہ خیالات امور طبعیہ نفسانیہ نہیں اسی لئے اہل نظر میں عموم تو کیا کثرت عدد یہ بھی نہیں پھر بدشگونی کو مثل امر طبعی کے کیسے ارشاد فرمایا گیا۔ بھی سوال ابو داؤد و ترمذی کی روایت میں بھی ہے جس میں بعد حدیث

مرفوع الطیرہ شرک کے حضرت عبداللہ بن مسعود کا قول مروی ہے۔

ومامنا (احد) الا (يعرض له الوهم) ولكن الله يذهبه بالتوكل (مشکوہ باب الفال و الطیرہ) اس میں بھی عموم عرفی کا حکم کیا گیا ہے جو مشاہدہ کے خلاف ہے جو اب اس کا یہ ہے کہ یہ عموم ایک قید کے اعتبار سے ہے یعنی جن لوگوں پر زمانہ اعتقاد طیر کا گزر را ہوان کے لئے ایسے اوہام کا بے اختیار آ جانا بالعموم عرفی عام ہے جیسے اکثر حضرات صحابہؓ ان پر زمانہ قبل اسلام ایسا ہی گزر چکا تھا اور ان حضرات کا ان خیالات کی مقاومت کرنا نہایت کمال ہے اور جن پر ایسا زمانہ ہی نہیں گزر را ان کا خلو مسلم کا جو کرد قبل اسلام گوشت سے تنفر تھا بعد اسلام گوشت کھانا کمال مجاہد ہے اور اس سے ان اوہام سے خالی رہنے والوں کی فضیلت بھی اوہام آنے والوں پر لازم نہیں آتی۔

### قوت بیانیہ کی محمودیت کے قیود

۵۲۲- حدیث: تمیں چیزیں ایمان میں سے ہیں حیاء اور پارسائی یعنی حرام سے بچتا) اور کم روانی یعنی زبان کی کم روانی نہ کہ فہم (دین) اور علم (دین) کی کم روانی (مطلوب یہ کہ زبان بے تکلف نہ چلتی ہو مگر فہم اور علم میں روانی ہو یہ روانی تو ایمان کی چیز ہے اور اس میں کمی خلاف کمال ہے کذا قال العزیزی)

**فائدہ: ۱- بعض احادیث میں آیا ہے الحیاء والعلی شعبتان من الایمان والبداء والبیان شعبتان من النفاق رواه الترمذی عن ابی امامۃ عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم کذا فی المشکوہ باب البیان والشعر) حدیث متن گویا اس کی تفسیر ہے یعنی مرا کم روانی سے وہ ہے جس کا سبب حیاء و عفاف ہوا اور وہ مراد نہیں جس کا سبب علم و فہم کی کمی ہو قوت بیانیہ کی کمی بھی اس سے ہوتی ہے کہ علم و فہم کی کمی ہے جب ذہن میں حقیقت ہی موجود نہیں تو وہ بیان میں کیسے آئے کی سو یہ محمود نہیں اور کبھی قوت بیانیہ کی کمی اس سے ہوتی ہے کہ علوم تو ذہن میں ہیں مگر حیاء و عفاف کے سبب گفتگو سوچ کر کرتا ہے اور ذرمتا ہے کہ حدود سے تجاوز نہ ہو جائے اور یہ**

محمود ہے اور اس کے مقابل جو قوت بیانیہ ہوگی جس کا سبب بے باکی ہے وہ نہ موم ہو گی۔ حدیث ترمذی میں بھی اسی تفسیر کی طرف اشارہ ہے مگر حدیث متن اس میں صریح ہے کہ عی کی تقسیم کی تصریح ہے اور تامل کے بعد اس سے یہ بھی مفہوم ہوتا ہے کہ اگر اکشاف حقائق کے غلبہ سے حفظ حدود کے ساتھ بھی کلام میں روانی پیدا ہو جائے وہ اسی محمود کے خلاف نہیں پس بعض بزرگوں کی قوت بیانیہ میں کی اور بعض کی روانی یا ایک ہی بزرگ کی دونوں شاخیں مختلف احوال میں ان میں کوئی محل شبہ نہیں بھی کسی پر روانی کے اسباب غالب ہوتے ہیں اور کسی پر کم روانی کے۔

**فائدہ ۲:** — بھی کم روانی کا سبب مذاق جب سکوت و ضيق عن الكلام کا غالباً ہوتا ہے اگر فطری طور پر ہے تو اس میں کلام نہیں اور اگر اصلی نہیں تو اول میں سبب اس کا بھی احتیاط ہی چھپر عادت ہونے سے مذاق طبعی کے مشابہ ہو گیا۔

### مصلحت دینی کے سبب ترک نکاح

**۵۲۵- حدیث:** تین شخص قیامت کے روز عرش کے سایہ میں ہوں گے جس روز بجز اس کے سایہ کے اور کوئی سایہ نہ ہوگا۔ ان تین میں سے وہ عورت بھی ہے جس کا شوہر اس کے پاس کچھ یتیم بچے چھوڑ کر مر گیا۔ اس عورت نے کہا کہ میں نکاح نہیں کروں گی اپنے یتیموں کی خدمت کروں گی یہاں تک کہ وہ مر جائیں یا اللہ تعالیٰ ان کو اس قابل کروے کہ وہ کسی کے محتاج نہ ہیں یعنی کھانے کمانے کے لائق ہو جائیں)۔

**فائدہ:** اس سے ثابت ہوا کہ باوجود نکاح کو سنت سمجھنے کے اگر کسی مصلحت معتقد بہا عند الشرع کے سبب نکاح نہ کرے تو مفہماً نکاح نہیں بلکہ وہ مصلحت اگر شرعاً مطلوب ہے اور نکاح اس میں مخلٰ ہوگا تو نکاح نہ کرنے میں زیادہ فضیلت ہے تو جن بزرگوں نے نکاح نہیں کیا ان پر اعتراض نہیں ہو سکتا کہ وہ اپنی حالت کا اندازہ کر کے خانہ داری کے جھگڑوں کو تفرغ للعبادة کے لئے مخلٰ سمجھتے تھے۔ خود فقهاء نے بھی بعض احوال میں نکاح کو کروہ اور حرام فرمایا ہے۔

## سوئتدبیر پر توکل کی مذمت

**۵۲۶۔ حدیث:** تمہارا پروردگار تین شخصوں کی دعا قبول نہیں فرماتا ایک وہ شخص جو غیر آباد (یعنی غیر محفوظ) مکان میں (بلا اضطرار) ٹھہرے (یعنی محفوظ جگہ ٹھہرے کی میسر تھی اور پھر غیر محفوظ جگہ ٹھہر اور دعا کرے کہ اللہ تعالیٰ میری جان اور مال کو محفوظ رکھے یا وہاں ٹھہرے میں مال کا نقصان ہو جائے اور اس کی واپسی کی دعا کرے تو اللہ تعالیٰ اس کی دعا قبول نہیں فرماتے) اور ایک وہ شخص جو عین راستے میں ٹھہرے جہاں آدمیوں کی یا مواثی وغیرہ کی آمد و رفت ہے اور اللہ تعالیٰ سے دعا کرے کہ گزرنے والوں کی ایذا سے محفوظ رہوں اس کی دعا بھی قبول نہیں ہوتی) اور ایک وہ شخص جس نے اپنے چار پایے کو (جیسے سواری کا جانور یا بار برداری یا یحیتی یاد و دھ کا جانور غیر محفوظ طور پر) چھوڑ دیا پھر اللہ تعالیٰ سے دعا کرنا شروع کر دے کہ اس کو تھامے رکھے (کہیں چلانہ جائے اس کی دعا بھی قبول نہیں ہوتی)

**فائدہ:** وجہ یہ ہے کہ ایسے خطروں کے مواقع پر خود شرعی حکم ہے کہ اپنی جان و مال کی حفاظت رکھے چنانچہ ارشاد ہے ولا تلقوا بایدیکم الی التهلکۃ اور حدیث میں ہے کہ اونٹ کو باندھ کر توکل کرو اور ایک حدیث میں سفر کے اندر جدا جدا فاصلہ سے ٹھہرے کی ممانعت فرمائی گئی ہے اور کثرت سے اس قسم کی احادیث وارد ہیں ان سب دلائل سے معلوم ہوتا ہے کہ مقاصد کے جو اسباب ایسے ہیں کہ عادت غالیہ میں بدلوں ان اسباب کے وہ مقاصد ضائع ہو جاتے ہیں ان اسباب کا ترک کرنا جائز نہیں اور ما ذون فیہ بمعنی ترک اسباب ان اسباب میں ہے جن پر مقاصد خاصہ عادةً موقوف نہیں پس پا اسباب مذکورہ فی الحدیث محل توکل بالمعنى المذکور نہیں اس لئے ترک اسباب سے نافرمانی کا مرتكب ہوا اس لئے عون الہی سے محروم رہے گا یعنی عون کا وعدہ نہیں اور بلا وعدہ عون کا وقوع اس کے منافی نہیں پس اس کے کثیر الشیوع اور غالب الوقوع غلطی پر تنیبیہ ہو گئی کہ خود بے تدبیری اور بے انتظامی کا ارتکاب کر کے توکل کا دعویٰ کرنا اور

کامیابی کا منتظر ہنا اور کامیابی پر فخر کرنا جہل عظیم ہے اور حدیث میں دعا سے مراد مطلق دعائیں بلکہ خاص دعا نہیں جوان ہی مواقع پر کی گئی ہیں اور اگر کسی سے اجتہادی غلطی ہو جائے اور غیر موقع توکل بالمعنى المذکور میں توکل اختیار کرے اور پھر کوئی مصیبت پیش آجائے تو اگر اس نے پریشانی ظاہر کی تو اس کا توکل دعویٰ کا ذبہ تھا اور اگر پریشانی نہیں ظاہر کی تو اجتہادی غلطی تھی جس میں معذور ہو گا۔

### سوءِ تدبیر کی نہ مدت

**فائدہ:** یہ حدیث بھی حدیث سابق کے ہم معنی ہے اس کو پیش نظر رکھنے سے فہم میں سہولت ہو گی۔

**۵۲۷-حدیث:** تین شخص ہیں جو اللہ تعالیٰ سے (انپی خاص خاص مصیبتوں میں جوابی مذکور ہوں گی) دعا کرتے ہیں مگر ان کی دعا قبول نہیں کی جاتی ایک وہ شخص جس کے نکاح میں بد خلق عورت ہے اور اس کو طلاق نہیں دیتا (اور اس کی بد خلقی سے نجات کی دعا کرتا ہے اللہ تعالیٰ اس کی دعا قبول نہیں فرماتے کیونکہ اس سے نجات حاصل ہونا اس کے اختیار میں ہے کہ اس کو طلاق دیدے اور باوجود اس کے اختیار میں ہونے کے پھر اپنے ہاتھوں مصیبت میں بدلتا ہے تو اللہ تعالیٰ نے تو نجات کی سبیل میسر کر دی ہے تو اس کو کیوں نہیں اختیار کرتا) اور ایک وہ شخص کہ اس کا کسی دوسرے شخص کے ذمہ مال چاہتا ہوا اور اس نے اس پر کسی کو گواہ نہ بنایا ہو (اور اسے اس کے حق سے انکار کر دیا ہوا وقت یہ دعا کرے کہ اس سے وصول ہو جائے یہ دعا بھی قبول نہیں ہوتی کیونکہ اللہ تعالیٰ نے خطرہ انکار سے محفوظ رہنے کی تدبیر اس کے ہاتھ میں دی تھی بلکہ قرآن مجید میں اس کی تعلیم فرمائی ہے تو اس نے بھی اپنے ہاتھوں نقصان کیا) اور ایک وہ شخص جس نے اپنی اہل و عیال میں سے کسی بے وقوف کو اپنا مال دے دیا (جیسا بعض کا معمول ہے کہ اپنی سب کمائی بیوی کے یا کسی اولاد کے سپرد کر دیتے ہیں کہ وہ اپنے انتظام سے خالقی اخراجات میں صرف کرے) حالانکہ اللہ تعالیٰ نے ار شاد فرمایا ہے کہ بیوقوفیوں کو اپنے اموال مت دو (تو اگر ان اہل و عیال کی بد تیزی اور بد

انتظامی سے بے موقع خرچ ہونے سے افلس یا بینگی ہوتی اور یہ اس کے رفع ہونے کی دعا کر رہا ہے تو یہ دعا قبول نہیں ہوتی کیونکہ خود جان بوجھ کر اپنا مال ضائع کیا)

**فائزہ:** حدیث میں مطلق دعا مراد نہیں بلکہ خاص وہی دعا مراد ہے جو خاص مصائب کے متعلق ہو جن میں یہ اشخاص خود بتلا ہو گئے پس حاصل اس حدیث کا قریب قریب حدیث بالا کے ہے جن مضرتوں سے نچنے کی اللہ تعالیٰ نے تدبیر بتلادی ہے اور ان تدبیر پر اس کو قدرت بھی عطا فرمادی ہے پھر ان تدبیروں سے کام نہ لیتا اور ان مضرتوں کے موقع کے وقت ان مضرتوں سے نچنے کی دعا کرنا ایک قسم کی گستاخی ہے اور تدبیر موجود مقدور کو چھوڑ کر دعا پر اتفاق کرنا ایسا ہے جیسے کوئی سردی میں اکٹھا رہا ہے اور حلف پاس رکھا ہے مگر اور ہتنا نہیں دعا کر رہا ہے تو ایسا نہ کرنا چاہئے بلکہ ان تدبیر کو اختیار کرنا چاہئے پھر اگر ان میں ناکامی ہو تواب دعا کا وقت ہے باقی یہ مطلب نہیں کہ دعا کرنا جائز نہیں البتہ اس کو تباہی کے بعد ادب دعا کا یہ ہے کہ اول اس کو تباہی سے توبہ کرے اور اس سے معافی مانگے پھر دعای مانگے اور یہ مطلب بھی نہیں کہ اگر دعا کرے گا تو قبول نہ ہو گی مطلب یہ ہے کہ قبولیت کا وعدہ نہیں اور یہ مطلب بھی نہیں کہ طلاق دینا واجب ہے یا گواہ کرنا واجب ہے یا لسفیہ کو مال دینا حرام ہے بلکہ تدبیر پر عمل کرنے کی ترغیب ہے اور آیت کی تفسیر نہیں ہے بلکہ تفسیر کے لئے لازم ہے کیونکہ تفسیر تو بقیرینہ سیاق و سبق یہ ہے کہ اول یا کو حکم ہے کہ غہما کو ان کے مال قبل رشد یا ان رشد پر دمت کرو اور اموال کم میں اضافت مجازی ہے باقی اس سے بطور دلالۃ انص کے یہ بھی لازم آ گیا کہ جب علت سفر سے خود سفیہ کا مال مالک کو دینا منسوع ہے تو اسی علت سے اپنا مال غیر مالک کو دینا کب مناسب ہے۔

### حرف انجیم

## صحبت صوفیہ کے برکات و آداب

**۵۲۸- حدیث:** بزرگوں کے پاس بیٹھا کرو (ظاہرا عمر کے اعتبار سے بڑا مراد ہے کیونکہ وہ اہل تجربہ اور اہل بصیرت اور کامل العقل والمرفت ہوتے ہیں اور ان سے استفادہ کامل ہوتا ہے) اور علماء سے (احکام دینیہ) پوچھتے رہا کرو اور حکماء سے

ملتے جلتے رہا کرو (کہ اس سے ان حقائق کا اکشاف ہوتا ہے جن سے علوم اور اعمال اور اخلاق اور احوال کی تکمیل ہوتی ہے)

**فائزہ:** کبراء کی تفسیر مذکور کو ظاہر اس لئے کہا گیا کہ مبادر اور کثیر الاستعمال محاورات اور نصوص میں یہی ہے چنانچہ من لم یرحم صغیرنا ولم یوقر کبیرنا میں بلا اختلاف یہی مراد ہے اور یہی کثرت سے صغیر کا مقابل لایا گیا ہے اور صغیر میں دوسرا اختلال غالباً کالمعدوم ہے تو قابل قرینہ مراد مذکور کا ہو گا نیز کبراء کو اس حدیث میں مقابل لایا گیا ہے علماء و حکماء کے تو اگر بڑائی سے مراد علم اور دین میں بڑائی ہو تو قابل نہ رہے گا اور یہ خلاف ظاہر ہے اور یہی قابل قرینہ ہے کہ حکماء سے مراد ایسی جماعت ہے جو علم کے علاوہ کسی اور دینی خدمت میں مشغول ہیں کیونکہ دنیاۓ مباح کا استفادہ تو جالسو الکبراء میں آگیا اور دنیاۓ غیر مباح کی ترغیب شارع کے کلام میں حال ہے پس دینی ہی فائدہ ہو سکتا ہے جو خدمت علمی سے ممتاز ہو تو ایسی جماعت صرف صوفیہ ہی کی ہو سکتی ہے سوان مقدمات کے بعد حاصل حدیث کا یہ ہوا کہ عبد کے لئے تین حاجتیں ہیں ایک دینوی مباح اور اس کی اصلاح کے لئے تو بڑے بوڑھوں کی جماعت سے تعلق رکھے دوسرا دینی علم بالا حکام کی اس کے لئے علماء سے تعلق رکھے تیسرا دینی تکمیل ظاہری و باطنی اس کے لئے صوفیہ کرام سے تعلق رکھے۔

**فائزہ:** تو اس حدیث سے اس جماعت کی کتنی بڑی فضیلت اور ان سے استفادہ کی کس قدر تاکید معلوم ہوتی ہے کہ دنیا کے تجارت اور دین کے احکام معلوم ہو جانے کے بعد بھی اس جماعت کی ضرورت باقی رہتی ہے اور خالطوا کو سائلوں کے مقابلہ میں فرمانا اشارہ اس طرف ہے کہ صوفیہ سے استفادہ زیادہ مقاولت و مساکن پر موقوف نہیں بلکہ بلا ضرورت شدید یا کثر مضر ہو جاتا ہے کما یعرفہ، اهل الطريق نیز خالطوا کو جالسو اور سائلوں کے مقابلہ میں لانا اشارہ اس طرف بھی ہے کہ صوفیہ سے کما اور کیف ازیادہ تعلق کی ضرورت ہے کیونکہ مجالست اور مساکن کا تعلق تو قلیل و کثیر سب کوشامل ہے اور مخالفت بدؤں تکرار و کثرت و لزوم کے متعلق نہیں ہوتی

حنی نے بھی حکماء کی تفسیر میں ایک وجہ بھی اختیار کی ہے جیسے قال او المراد اصل التصوف اور عزیزی نے اہل اللہ کی صحبت میں ایک خاصیت یہ بھی ذکر کی ہے کہ وہ اگر کسی شخص کی طرف نظر کر لیتے ہیں تو وہ شخص با سعادت ہو جاتا ہے اور اس کو واقعات و نظائر سے موکد کیا ہے سو عزیزی کا یہ قول بھی میرے اس استنباط کی تائید کرتا ہے کہ اس جماعت صوفیہ سے منقطع ہونا مکالمت پر موقوف نہیں کیونکہ عزیزی نے نظر کے ساتھ مکالمت کی شرط نہیں لگائی واللہ اعلم۔

**حدیث ”اللہ تعالیٰ کے ہمتشین وہ ہیں جو اہل ورع ہیں“ کا مأخذ**

۵۲۹- حدیث: اللہ تعالیٰ کے ہمتشین (یعنی مقریبین) کل کے روز (یعنی قیامت کے دن) وہ لوگ ہیں جو اہل ورع ہیں (یعنی حرام چیزوں سے بچتے ہیں) اور جو دنیا سے بے رغبت ہیں (یعنی دنیا کی چیزوں سے رغبت نہیں رکھتے) گواں میں سے مباحثات کا استعمال کرتے ہوں مگر ان سے ایسی رغبت نہیں رکھتے۔

جو اللہ تعالیٰ سے یا اس کے احکام سے غافل کر دے

**فائدہ: ۱- ظاہر ہے کہ یہ شان خاص جماعت صوفیہ کی ہے تو اس سے اس جماعت کی فضیلت عظیمہ ثابت ہوئی۔**

**فائدہ: ۲- صوفیہ میں ایک حدیث ان الفاظ سے مشہور ہے من اراد ان یجلس مع اللہ فلی یجلس مع اہل التصوف اور چونکہ بلا استاذ ذکر کی جاتی ہے اس لئے اس پر بے اصل ہونے کا شبہ ہوتا ہے مگر یہ حدیث بالضمام ایک مقدمہ عقلیہ بدینہ یہ کہ اس حدیث کی روایت بالمعنى ہو سکتی ہے کیونکہ جب وہ جلساء حق ہیں اور جلیس کا جلیس جلیس ہوتا ہے تو ان کے جلیس کا جلیس حق ہونا لازم ہے۔**

**ذمائم کا مدار قلب پر ہے**

۵۳۰- حدیث: برائی (یعنی عظمت بمعنی تعاظم کذا فی الحفني و العزیزی) قلب میں ہوتی ہے (مطلوب یہ ہے کہ ظاہری تواضع کا کچھ اعتبار نہیں

بہت لوگ اس لئے متواضع نظر آتے ہیں کہ ان کو اپنی بڑائی چلانے کی قدرت نہیں ورنہ سب سے زیادہ متکبر ثابت ہوں پس مدار اس کا قلب پر ہے متکبر وہ ہے جو اپنے دل میں اپنے کو بڑا سمجھے اور چونکہ واقع میں کسی مخلوق کو بڑائی حاصل نہیں اس لئے مخلوق کو تکبر حرام ہے اور اللہ تعالیٰ حقیقی بڑائی کے ساتھ موصوف ہیں اس۔ لئے تکبر ان کی صفات کمال سے ہے قرآن مجید میں بھی تکبر ان کی صفات میں وارد ہوا ہے البتہ اشکار سے وہ منزہ ہیں کیونکہ اشکار کی حقیقت یہ ہے کہ واقع میں بڑانہ ہوا اور اپنے کو بڑا سمجھے تو جو واقع میں بڑا ہو وہاں اشکار صادق نہیں آتا اور تکبر عام ہے ہر بڑا سمجھنے کو خواہ واقع میں بھی بڑا ہو جیسے اللہ تعالیٰ خواہ واقع میں بڑانہ ہو جیسے مخلوق)

**فائدہ:** مدار ذمائم باطنی کا قلب پر ہے۔

### تہلیل میں کثرت

**۵۳۱۔ حدیث:** اپنے ایمان کو تازہ کرتے رہا کرو (یعنی لا الہ الا اللہ کثرت سے کہا کرو)۔

**فائدہ:** پورا عمل اس حدیث پر صوفی کا ہے ان کے نزدیک گویا یہ لوازم میں سے ہے ختنی نے کہا ہے کہ اس کی کثرت قلب میں نور بڑھاتی ہے اور یہ نفس امارہ کے لئے مثل شمشیر بران کے ہے جو شخص اس پر دوام کرتا ہے وہ اس کے نفس امارہ کو لواحہ تک پھر مطمئنہ تک ترقی دیتا ہے۔

### حرف الحاء

## اللہ کی نعمتوں کے ذکر کے ذریعہ تربیت میں ترجیح

**۵۳۲۔ حدیث:** اللہ تعالیٰ کو اس کے بندوں کا محبوب بناؤ (یعنی بندوں سے اللہ تعالیٰ کو نعمتوں کا اور حمتوں کا ذکر کر کشہ کروتا کہ ان کو طبعاً اللہ تعالیٰ کی محبت بڑھے اور محبت سے خوب اطاعت کریں اگر تم ایسا کرو گے) (تو اللہ تعالیٰ تم سے محبت فرمائیں گے۔

**فائدہ:** اس میں شیوخ محققین کے طرز تربیت کی صاف تائید و تاکید ہے کہ وہ زیادہ تر اسی کا اہتمام و تدبیر کرتے ہیں کہ طالبین کے اکثر حالات پر ان حالات کے

منافع و مصالح اور ان میں اللہ تعالیٰ کی حکمت و رحمت پر مطلع کرتے ہیں اس سے ہمت و نشاط عمل میں قوت ہوتی ہے۔

**۵۳۳-حدیث:** حضرت حسنؓ یا حضرت حسینؑ جب وہ بچے تھے آپ ان کو کھڑے ہوئے کھلارہے تھے اور ان کے دونوں ہاتھ اپنے دونوں ہاتھ میں لے کر اول ان کے پاؤں اپنے پاؤں پر رکھے پھر ان کو اوپر اس طرح اونچا کیا کہ ان کے پاؤں اپنے سینہ مبارک پر جمائے اور ان کا منہ آپ کے دہن شریف کے سامنے ہو گیا پھر ان سے فرمایا منہ کھلو۔ انہوں نے منہ کھول دیا آپ نے ان کا منہ چوم لیا اس حالت میں آپ ان سے خوش طبعی میں یوں فرماتے تھے) (قد جنیسی

چکتی ڈالی چڑھ جا آنکھیں مجھر والی

**فائزہ:** حنفی نے کہا کہ اس واقعہ میں بچوں کے ساتھ پیار و دلار کا برداشت کرنے کی ترغیب ہے میں کہتا ہوں کہ جب مغلوب الحال بزرگوں کے الٰہ اللہ کی عموماً بچوں کے ساتھ یہی عادت ہے اور اس میں خاص حتمتیں بھی ہیں مثلاً بچوں کا دل خوش کرنا اور دیکھنے والوں کی طبیعت کو بے تکلف کر دینا تا کہ استفادہ میں تکلف نہ کریں خود اپنا جی خوش کرنا جس سے اصلاح و فتو رفع ہو کر عبادت میں نشاط پیدا ہو امثال ذلک۔

### تہائی کا وقت نکالنا اور اس کی حکمت

**۵۳۴-حدیث:** ہر شخص کو ضروری ہے کہ اس کے لئے (متفرق طور پر) ایسی مجالسیں بھی ہونا چاہئیں جس میں خلوت اختیار کرے اور ان میں اپنے گناہوں کو یاد کر کے ان سے استغفار کرے۔

**فائزہ:** حضرات الٰہ طریق اس کا فعل اسخت التزام اور قول اسخت اہتمام رکھتے ہیں کہ خاص اوقات خلوت کے لئے خاص رکھتے ہیں اور ان میں ذکر و فکر میں مشغول رہتے ہیں اور تجربہ سے اس کی خاصیت بیان فرماتے ہیں کہ لا اور دلہ لا اور دلہ نیز تجربہ ہوا ہے کہ القاء فی الجلوة مشروط ہے تلقی فی الخلوة کے ساتھ اور حدیث میں استغفار کی

تخصیص محض ذکری ہے کہ ثرت احتیاج کے سبب باقی مقصود اطلاق دلائل سے مطلق ذکر ہے جو اختلاف مقتضیات کے سبب مختلف ہو سکتا ہے و من الدلالیں قوله تعالیٰ فاذا فرغت فانصب ومنها قوله عليه السلام ذکر الله خالیا ففاضت عینہ.

### وسوسہ کا علاج اس کے منافع پر مراقبہ کے ذریعہ

**۵۳۵-حدیث:** تمام محمد اللہ تعالیٰ کے لئے ہے جس نے شیطان کے فریب کو وسوسہ کی طرف راجح کر دیا۔ (یعنی بعضوں پر اس کا اس سے زیادہ قابو نہیں چلتا کہ وہ ان کے قلوب میں بُرے بُرے وسوسے ڈال دیتا ہے جن کو وہ بھی برآنگتے ہیں مگر ان کی قدرت سے خارج ہوتے ہیں اس لئے گناہ نہیں ہوتا بلکہ کشمکش سے جوشقت ہوتی ہے اس سے اجر اور قرب بڑھ جاتا ہے تو شیطان نے تدبیر تو کی تھی ضرر پہنچانے کی مگر اور اثر اتفاق ہو گیا۔

**فائزہ:** اہل طریق کے نزدیک وساوس کا یہ متعین علاج ہے کہ اس کے غم میں نہ پڑے بلکہ اس حدیث کے مراقبہ میں مشغول ہو جائے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے اس حالت کو محل حمد فرمایا ہے اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے زیادہ کون عارف ہو گا پھر اس پر غم کو اپنے اوپر سوار کر لینا چہ معنی۔ باقی حزن طبعی مضر نہیں۔ مگر اس کو قصد اپنے نہیں بلکہ اس کو اس مراقبہ سے گھٹانے کی کوشش کرے۔

### حزن بھی مجاہدہ کا اعلیٰ طریقہ ہے

**۵۳۶-حدیث:** کسی امر دینی کے سبب محروم ہونا اللہ تعالیٰ کی طرف سے مقام عالیٰ میں ہے یعنی اس سے قرب و قبول میں ترقی ہوتی ہے اور حزن عام ہے خواہ کسی گناہ اختیاری پر ہو خواہ کسی حالت باطنی غیر اختیاری کے سبب ہو اور جن احادیث میں مصائب و بلیات پر اجر وارد ہوا ہے ان کی بناء پر اپنے حزن کو بھی اس حزن دینی کے ساتھ ملحظ کیا گیا ہے غرض مجموع دلائل سے ہر حزن کا نافع ہونا ثابت ہے۔

**فائزہ:** اہل طریق ان دلائل کے ساتھ اپنے مشاہدہ کو بھی منضم کر کے حزن کو طریق مجاہدہ میں سے اعلیٰ درجہ کا طریق فرماتے ہیں پس حدیث میں اس مسئلہ کی تصریح ہے۔

## حرف الناء

### صوفیہ محققین کے خصائص

**۵۳۷- حدیث:** تم سب سے اچھا وہ شخص ہے کہ اس کی طرف دیکھنا تم کو اللہ تعالیٰ کی یاد دلادے (یعنی اس کی زیارت اور قرب میں یہ خاصیت ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف توجہ ہو جاتی ہے) اور اس کی گفتگو تمہارے علم میں ترقی کرے (یعنی جب وہ کلام کرتا ہے تو حکمت و علم کا کلام کرتا ہے اس سے سننے والوں کے علم میں ترقی ہوتی ہے) اور اس کا عمل تم کو آخرت کی طرف رغبت بڑھادے (یعنی اس کے اعمال صالح کو دیکھ کر اس کی رغبت بڑھتی ہے کہ ہم بھی یہی کام کریں کہ آخرت میں نافع ہوں)

**فائدہ:** اس کا مصدق صوفیہ محققین میں منحصر ہے پس اس حدیث اس جماعت کا خاص امتیاز ڈابت ہوتا ہے۔

### اعمال و تعلیم میں سہولت کی رعایت

**۵۳۸- حدیث:** دین کے سب کاموں میں سب سے اچھا وہ کام ہے جو آسان ہو۔

**فائدہ:** فرائض و سنن تو سب آسان ہی ہیں یہ قید تطوعات کے اعتبار سے ہے کہ بعض لوگ بلا کسی داعی مطلوب کے مقصودیت کے درجہ میں اعمال شاقہ کو اختیار کر لیتے ہیں پھر جب شوق و نشاط یا قوی میں ضعف و اضلال ہو جاتا ہے انقطاع یا فتور ہو جاتا ہے دوسری حدیث میں اسی طرف اشارہ ہے۔ علیکم ماتستطیعون فان اللہ لا یعمل حتی تملوا محققین مشقین کا تربیت میں بھی طرز ہے۔

## حرف الدال

### طالبان حق اور طالبان آخرت کے امتیاز کا ثبوت

**۵۳۹- حدیث:** دنیا (کی طلب) الہ آخرت کے لئے (وقعاً) ممتنع ہے اور آخرت (کی طلب) الہ دنیا کے لئے (وقعاً) ممتنع ہے اور دنیا و آخرت (دونوں کی

طلب) اہل اللہ کے لئے (وقعاً) ممتنع ہے (یہ مراد نہیں کہ شرعاً منعی عنہ ہے چنانچہ ثانی و ثالث کا منعی عنہ نہ ہو اعلیٰ الاطلاق ہے اور اول کا منعی عنہ نہ ہو نا اس قید کے ساتھ ہے کہ حدود کے اندر ہو بلکہ مراد یہ ہے کہ وقعاً منعی ہے اونچی بھی بدرجہ ضرورت ولزوم اور یہی لزوم نفی امتناع کی حقیقت ہے پس لفظ حرام بمعنی مطلع فقهاء یعنی منعی عنہ مستعمل نہیں بلکہ بمعنی لغوی مستعمل ہے جو کہ ہر ممتنع کوشال ہے خواہ اس کا امتناع دلیل عقلی سے ثابت ہو خواہ دلیل عادی سے خواہ دلیل شرعی سے جیسا اس آیت اسی معنی میں وارد ہے۔

وحرام على قرية اهلکنا ها انهم لا يرجعون بزيادة لا كما في قوله  
مامنعواك الا تسجد اذا امرتك اي رجو عهم بعد الاملاک ممتنع غير  
محتمل للوقوع بالدليل الشرعي من اخبار الله تعالى عن عدم وقرعه پس  
حاصل حدیث کا یہ ہوا کہ اصل طالبان دنیا آخرت کو طلب نہیں کرتے جیسی حالت کفار  
کی ہے اور اصل طالبان آخرت دنیا کو طلب نہیں کرتے یعنی اس کے طالب نہیں گو  
حاجت کے لئے کا سب ہوں کیونکہ کسب مذموم نہیں خود حدیث میں کسب حلال کو فرض  
فرمایا ہے یہ حالت عامہ مومنین کی ہے اور اصل طالبان حق نہ دنیا کو طلب کرتے ہیں نہ  
آخرت کو یعنی ان کی طرف حالاً التفات نہیں کرتے بخلاف عامہ مومنین کے کہ ان کا  
عدم التفات صرف اعتقادی اور علمی ہے حالی نہیں اہل اللہ کا ان سے بھی امتیاز ہے

**فائدہ:** اس حدیث میں اہل طریق کے ایسے ہی مقولہ کی تصریح ہے جو ان کے  
کلام میں بکثرت وارد ہے جس میں انہوں نے طالبان حق کی شان کو طالبان آخرت  
کی شان سے ممتاز کہا ہے سورہ رحمٰن کے آخری رکوع اور سورہ واقعہ کے اول رکوع کی  
تفسیر بیان القرآن میں ملاحظہ کرنے سے اس تقسیم کی مزید تقویت ہوتی ہے۔

### بچوں سے دعا کروانا

**۵۲۰- حدیث:** میری امت کے نابالغ بچوں کی دعا مقبول ہوتی ہے جب  
تک کہ (بالغ ہو کر گناہوں کا ارتکاب نہ کریں)

**فائدہ:** بعض اہل طریق کی عادت ہے کہ بچوں سے اپنی مغفرت وغیرہ کی دعا

کرواتے ہیں یہ حدیث صریح دلیل ہے اس معمول کے نافع اور مستحسن ہونے میں حضرت سمنون مجتبی کا واقعہ مکتب کے بچوں سے ادعو العتمم الکذاب کہہ کر دعا کی درخواست کرنے کا مشہور ہے۔

## حرف الذال

### اہل کشف و اسرار کیسا تھا معاملہ خصوصاً مجدوب و بہا لیل

۵۳۱- حدیث: ایسے عارفین کو جو کہ میری امت میں ہوں گے (ان کے حال پر) چھوڑ دو جن کے ساتھ عالم غیب کی باتیں کی جاتی ہیں (مطلوب یہ کہ اسرار عامضہ مکشف ہوتے ہیں) نہ ان کو (اپنے فتویٰ سے) جنت میں نازل کرو اور نہ دوزخ میں (یعنی نہ ان پر جنتی ہونے کا حکم کرو نہ ناری ہونے کا مراد یہ کہ اگر وہ ان اسرار کے ساتھ لکھم کریں اور غموض کے سمجھ میں نہ آئیں اور ظاہر اخلاف شرع معلوم ہوں تو بے سمجھے نہ ان کے معتقد ہو اور نہ ظاہر اخلاف شرع ہونے کے سبب ان کی تحلیل کرو بلکہ ان کا معاملہ خداۓ تعالیٰ کے سپرد کرو جتی کہ اللہ تعالیٰ ہی قیامت کے روزان کا فصلہ فرمادیگا۔

فائدہ: اور بعض اوقات ان کے بعض افعال بھی جوان ہی اسرار مکشف عامضہ پر بنی ہوتے ہیں اہل ظاہر کی سمجھ میں نہیں آتے جیسے حضرت خضر علیہ السلام کے واقعات قرآن مجید میں مذکور ہیں گو شرائع میں ایسے مبانی کے اعتبار و عدم اعتبار میں اختلاف ہو سکتا ہے اور اس غموض کے سبب بعض اوقات وہ اقوال و افعال اخلاف شرع معلوم ہوتے ہیں تو اس حدیث میں ان کے ساتھ معاملہ کرنے کا طریق بتایا گیا ہے نہ ان کو ولی اور نہ جنتی سمجھو اور نہ ان کو گراہ اور دوزخی سمجھو بلکہ ان کو اللہ تعالیٰ کے حوالہ کرو اور اس معاملہ میں چند قیدیں ہیں ایک یہ کہ دلیل اجمانی سے ان کا عارف ہونا معلوم ہو جائے جیسا کہ لفظ عارفین میں اس طرف اشارہ ہے اور وہ اجمال دلیل اہل قلوب سیمہ کا ان کے اندر رذوق اور قبول کا دراک کرنا اور اس اور اک کے سبب ان کے ساتھ بے ادبی نہ کرنا اور ان کے اقوال و افعال پرختی سے نکیرنا کرتا ہے ورنہ اگر اس اجمانی دلیل

سے بھی ان کا عارف ہونا معلوم نہ ہو تو ان کے لئے یہ حکم نہیں ہے بلکہ ایسے اقوال و افعال پر سختی سے نکیر کیا جائے گا اور اس قائل و فاعل پر گمراہی و استحقاق نار کا فتویٰ دیا جائے گا اور ان اقوال و افعال میں تاویل نہ کی جائے گی۔

دوسرا قید یہ ہے کہ دلیل تفصیلی سے ان کا عارف ہونا معلوم نہ ہو اور دلیل تفصیلی یہ ہے کہ جو علماء و مشائخ علوم ظاہر باطن کے جامع ہیں وہ ان کو ظناً مقبول سمجھتے ہوں ورنہ اگر اس تفصیلی دلیل سے ان کا عارف ہونا معلوم ہو تو ان کے لئے بھی یہ حکم نہیں ہے بلکہ اس صورت میں ان پر مقبولیت و استحقاق جنت کا فتویٰ دیا جائے گا اور ان اقوال و افعال میں تاویل کی جائے گی جیسے اس شان کے بہت اولیاء امت میں گزرے ہیں حدیث انت شهداء اللہ فی الارض و نیز قصہ خضر علیہ السلام جو قرآن مجید میں مذکور ہے اس کی کافی دلیل ہے اور ایک قید یہ ہے کہ ان کا کوئی عذر شرعی بین نہ ہو جیسے اختلال عقل ورنہ ان کے لئے مرفوع القلم ہونے کا اور اس عذر کے طاری ہونے سے قبل کی حالت کا اعتبار کر کے عدالت نافق کا فتویٰ دیا جائے گا۔ پس کسی قسم کا فتویٰ دینے سے ممانعت ایسے شخص کے حق میں ہے جس میں دونوں احتمال ہیں اس لئے احتمال صلاح پر مردودیت کا فتویٰ نہ دیں گے اور احتمال فساد پر مقبولیت کا فتویٰ نہ دیں گے بلکہ سکوت کر دیں گے اور بعض اوقات اس عذر شرعی کے بین یا غیر بین ہونے میں ایک غلطی ہو جاتی ہے اور وہ غلطی یہ ہے کہ بعض اوقات عقل میں اختلال ہوتا ہے حواس سالم ہوتے ہیں جیسے بہائم کے سلیم الحواس ہوتے ہیں مگر عاقل نہیں ہوتے بعض اہل ظاہر سلامتی جو اس کو سلامتی عقل سمجھ کر دھوکہ کھاتے ہیں اور ان کو غیر معذور سمجھ کر ان کو گمراہ سمجھتے ہیں اس لئے اس میں سخت اختیاط کی ضرورت ہے اور بعض لوگ اس کے مقابل دوسرا غلطی کرتے ہیں کہ باوجود کسی قسم کے احتمال صلاح و عذر نہ ہونے کے خلاف شرع لوگوں کے معتقد ہو کر ایسے اقوال و افعال میں ان کا اتباع کر کے اپنا ایمان خراب کرتے ہیں پس حدیث میں دونوں جماعتوں کی اصلاح ہے اور اہل معیار اس حدیث پر عمل کرنے کا یہ ہے کہ اپنے زمانے کے اہل فہم و اہل تقویٰ و

اہل تحقیق و اہل احتیاط کا معاملہ ایسے لوگوں کے ساتھ دیکھ لے اور ویسا ہی خود بھی کرے۔ اور حدیث گو سنداً ضعیف ہے مگر اس کا مضمون آیات قرآنیہ سے متاید ہے۔  
 قال اللہ تعالیٰ ولا تقف مالیس لک به علم و قال تعالیٰ ان  
 یتبعون الا الظن و ان الظن لا یغنى من الحق شيئاً و قال تعالیٰ بل کذبوا  
 بمالم یحيطوا بعلمه

اب مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس حدیث کی شرح میں علامہ عزیزی و علامہ حنفی کی کچھ عبارتیں بھی بقدر ضرورت نقل کر دوں تاکہ تفصیل مذکور میں مجھ کو مختصر نہ سمجھا جائے۔

قال العزیزی عن المناوی ویظہر ان المراد بهم المجاذیب  
 و نحو هم الذین بیدو منہم ما ظاهرہ يخالف الشرع فلا نتعرض  
 لهم بشيء وسلم امرهم الى الله تعالیٰ و قال الحفنی ان رکوا  
 مخالطة المجاذیب و التکلم فیهم ای لا تحکموا بانہم من اهل  
 الجنة لا عتقاد کم فیهم الولاية ولا تحکموا بانہم من اهل النار  
 نظر العملهم المعاصی ظاهراً بل فوضوا امرهم لمولاهم.

مجانین الا ان سرجونہم عزیز علی ابوابہم یسجد العقل اہ  
 اور علامہ حنفی نے اپنی عبارت میں ایک فائدہ زائدہ بھی بیان کیا ہے وہ یہ کہ زدوا  
 کے معنی میں تعمیم کی ہے کہ ان کو چھوڑنے کے معنی یہ ہیں کہ ان سے مل بھی مت اور ان  
 کے باب میں کلام بھی نہ کرو اہاً اگر محاورہ کے اعتبار سے اس تعمیم کا مدلول حدیث ہونا  
 کسی کے نزدیک محل کلام ہوتا بھی مدعاد وسرے طور پر حدیث سے ثابت ہوتا ہے وہ  
 یہ کہ معاملہ قولی مستقل دلیل سے اس معاملہ فعلی ہوتا ہے کیونکہ جب اس میں احتمال  
 فساد کا ہے جوئی ہے معاملہ قولی کا اور اہل فساد کی مخالطت سے اجتناب کا وجوب ثابت  
 ہے پس ایسے شخص کی مخالطت سے بچنا بھی واجب ہے تو یہ دوسرا جزو اگر حدیث کا  
 بلا واسطہ بھی مدلول نہ ہو مگر جزو اول کے واسطہ سے مدلول ہے واللہ اعلم۔

## تدوین سوانح اولیاء کی اصل

۵۲۲- حدیث: صالحین (کے مناقب و صفات کا) تذکرہ گناہوں کا کفارہ ہے۔  
 فائدہ: یہ حدیث اصل ہو سکتی ہے بزرگوں کے حالات و سوانح ضبط کرنے کی جیسا ہمیشہ سے امت کا معمول رہا ہے اور اس کی طبعی اور مشاہد خاصیت یہ ہے کہ ان کی محبت بڑھتی ہے اور اس محبت سے ان کی اطاعت کی رغبت اور طاعت کی ہمت بڑھتی ہے۔

### حرف الراء

#### بعض اولیاء کا ظاہر میں حقیر ہونا

۵۲۳- حدیث: بعض اشخاص ایسے ہیں (غایت بے سروسامانی کے سب) ان کے بال بھی میلے اور کپڑے بھی میلے دروازوں پر دھکے دیئے جاتے ہیں (یعنی جہاں جائیں کوئی کھڑا ہو نہیں دیتا مگر عند اللہ ان کا یہ درجہ ہے کہ) اگر وہ اللہ پر قسم کھا بیٹھیں یعنی ان کے منہ سے یہ نکل جائے کہ (قسم ہے اللہ تعالیٰ ایسا کریں گے) تو اللہ تعالیٰ ان کی قسم کو سچا کر دیتے ہیں۔

فائدہ: اس حدیث سے تین امر ثابت ہوئے ایک یہ کہ بعض اولیاء اللہ ظاہر میں ذلیل و خوار ہوتے ہیں تو ولایت کے لئے وجاهت دنیویہ لازم نہیں دوسرا یہ کہ بعض اولیاء کی یہ خاص شان بھی ہوتی ہے کہ جو کچھ ان کی زبان سے نکل جاتا ہے اللہ تعالیٰ پورا کر دیتے ہیں اور تیسرا امر لفظ رب سے جو تقلیل کے لئے ہے کما قال الحنفی معلوم ہوتا ہے سب اولیاء اللہ کے لئے ایسا ہونا لازم نہیں بلکہ بعض ترک دعا کو ترجیح دیتے ہیں۔ ہر ایک کی شان جدا ہے امر اول کے متعلق کہا گیا ہے

میں حقیر گدایاں عشق را کاين قوم      شہان بے کرو خسرو ان بے کہہند  
 امر ثانی کے متعلق کہا گیا ہے

گدائے میکدہ ام ایک وقت متی میں      امر ثالث کے متعلق کہا گیا ہے  
 کہ ناز بر فلک و حکم بر ستارہ کنم

کہ دہان شان بستہ باشد از دعا  
هرچہ آید پیش ایشان خوش بود  
آب حیوان گرد دار آتش بود  
پس چا گوید دعا الاگر  
در دعا بیند رضائے دادگر  
(از دفتر سوم مشنوی قصہ اولیا راضی با حکام قضا و سوال کردن بہلول)

### شیخ جاہل سے بیعت جائز نہیں

۵۲۳- حدیث: بعض عابد جاہل ہوتے ہیں اور بعض عالم بعمل ہوتے ہیں (یعنی بعض عمل میں مشغول ہوتے ہیں مگر علم سے عاری ہوتے ہیں اور بعض علم کے ساتھ موصوف ہوتے ہیں عمل سے عاری ہوتے ہیں سو تم لوگ جاہل عابدوں سے اور بعمل عالموں سے بچو۔

فائدہ: بچتے سے مراد یہ ہے کہ ان سے محبت و اختلاط و تعلق خاص مت رکھو کیونکہ علم کی کمی یا عمل کی کمی سے ظاہر ہے کہ ان کی دینی حالت درست نہ ہوگی اور محبت مؤثر ہوتی ہے تو ان کی محبت سے تمہاری دینی حالت بھی خراب ہو جائے گی۔ باقی اگر محبت نہ ہو محض ضرورت کے وقت ان سے استفادہ کر لیا جائے تو اس باب میں ان دونوں کا حکم جدا ہے یعنی عالم بعمل ہے تو ایسا استفادہ جائز ہے مثلاً اس سے مسئلہ پوچھ کر عمل کر لیا جائے کیونکہ فتویٰ تو نقل ہے حکم صحیح کی اور حکم صحیح کا اس کو علم حاصل ہے اس لئے فتویٰ بتلا سکتا ہے اس لئے اس سے پوچھ لینا درست ہے بشرطیکہ اس کی یہ بدلی غلط مسئلہ بتلانے تک نہ بچن گئی ہو جیسا کہ بعض فرقہ ضالہ کے علماء مضل بھی ہوتے ہیں اور اس کی تشخیص و تحقیق علماء حق کے ذریعہ سے ہو سکتی ہے اور جاہل عابدوں سے ایسا استفادہ بھی جائز نہیں کیونکہ علمی فائدہ تو علم پر موقوف تھا اور وہ علم سے عاری ہے اور عملی فائدہ اس لئے نہیں ہو سکتا کہ خود عمل کے لئے علم صحیح شرط ہے۔ جب وہ علم صحیح نہیں رکھتا تو اس کا عمل بھی صحیح نہیں ہو گا تو محبت سے یہی عمل حاصل ہو گا جو کہ خلاف دین ہے پس اس سے کسی قسم کا استفادہ جائز نہ ہو گا۔ اس سے خوب ثابت ہو گیا کہ جس درویش

کو ضروری احکام بھی شریعت کے معلوم نہ ہوں اس کو بینا بنا اور اس کا اتباع کرنا بالکل ناجائز ہے اگر وہ کہ سے ایسا ہو گیا اس سے قطع تعلق کر لینا واجب ہے ولا یضر ضعف السندلان المعنی ثابت بدلالت قویہ و منها حدیث الرجل على دین خلیلہ فلینظر احد کم من يخاله وهو مذکور فی باب الراء ايضاً بنزمر (دت) عن ابی هریرۃ و هو حدیث حسن.

### اولیاء پر آثار خوف یا شوق کا لزوم

۵۲۵- حدیث: اللہ تعالیٰ ایسے لوگوں پر حرم فرمائے کہ ان کو (دیکھنے والے) لوگ بیمار گمان کرتے ہیں حالانکہ وہ بیمار نہیں (وجہ ان کے بیمار ہونے کی ان پر خوف الہی و قرآن خرت کا غلبہ ہے۔ خوف و فکر میں آدمی کی حالت بیاروں جیسی ہوتی ہے)۔

فائدہ: اس حدیث میں جیسی فکر و خوف کی فضیلت ہے اسی طرح اولیاء کی ایک علامت بھی ہے ہکذا اعللو الحکم بالنحو اور اس صورت میں یہ حکم خاص ہو گا اہل خوف کے ساتھ مگر میرے ذوق میں یہ ان کے ساتھ خاص نہیں ہے بلکہ مشترک ہے سب اولیاء میں جس کا سبب بعض میں خوف ہے اور بعض میں شوق اور ان دونوں سے کوئی دل خالی نہیں ہے اور شوق بھی بیمار و لاغر و مرضی محل کر دیتا ہے کما قال صاحب البردة و الحب یعرض للذات بالالم اور حدیث میں کوئی خاص علامت مذکور نہیں پس دونوں کو عام ہے۔

### غیر عارف کی عبادت پر عارف کی عبادت کی فضیلت

۵۲۶- حدیث: ایک رکعت اس شخص کی جو اللہ تعالیٰ کو جانتا ہو (جس کو عارف کہتے ہیں) افضل ہے اس شخص کی ہزار رکعت سے جو اللہ تعالیٰ کو (جان سکتا تھا مگر) نہ جانتا ہو۔ (اس ترجیح میں اس کا نقہ بتلایا گیا ہے کہ جاہل نہیں فرمایا متجہاں فرمایا کیونکہ جس شخص کے پاس جانے کا سامان ہی نہ ہو وہ معذور ہے اس کا تھوڑا علم بھی بجائے پورے علم کے ہے)

۵۲۷- حدیث: دور رکعت ایسے شخص کی جو صاحب درع ہو (یعنی حرام سے بچتا ہو) اس شخص کی ہزار رکعت سے افضل ہے جو ملے جعل کرتا ہے (کچھ اچھے کچھ برے اس مقام پر عزیزی نے کہا ہے کہ ظاہر یہ ہے کہ ہزار سے مراد تکشیر ہے تحدید نہیں اور ہنی نے اس تفصیل کی وجہ میں کہا ہے کہ عمل غیر صالح جب صالح کے ساتھ مخلوط ہوتا ہے تو اس سے نور و برکت کو زائل کر دیتا ہے اہ گنفس عمل کا اجر باقی رہتا ہے)۔

۵۲۸- حدیث: دور رکعت عالم کی افضل ہے غیر عالم کی ستر رکعت سے (یہاں ستر رکعت فرمایا اور دو حدیثوں میں ایک ہزار پھر ان دو میں سے ایک میں دو رکعت کو افضل فرمایا اور ایک میں ایک رکعت کو اور نصوص میں تعارض ہوتا نہیں۔ اس لئے عزیزی کے قول کی تائید ہوتی ہے کہ مراد تکشیر ہے تحدید نہیں اور اخیر حدیث میں غیر عالم سے مراد وہی ہے جو مصالح سے مراد ہے۔

فائدہ: میں نے اپنے مرشد علیہ الرحمہ سے سنا تھا کہ عارف کی ایک رکعت غیر عارف کی ایک لاکھ رکعت سے افضل ہے ان حدیثوں میں اس تفصیل کی تصریح ہے اور چونکہ حدیث میں تحدید مقصود نہیں بلکہ لاکھ سے بھی تعبیر صحیح ہے اور وجہ اس افتیت کی عبادت کے آداب و حقوق دیقیقہ کو جاننا اور بجا لانا ہے۔

### معمولات میں راحت کی رعایت

۵۲۹- حدیث: قلوب کو وقار فو قرار راحت دو۔

فائدہ: اس میں اسی طریق کا امر ہے جو مشائخ محققین مریبان کا معقول ہے کہ طالب کی تربیت میں مجاهدات و ریاضات کے ساتھ اس کی راحت جسمانی و نفسانی کا لحاظ رکھتے ہیں۔ کبھی خفت عمل سے کبھی وقوفات و فترات سے۔ یہ عبادت حالیہ میں نشاط میں اور عبادت مستقبلہ میں دوام میں معین ہوتا ہے اور وقوفات و فترات جو قانون سے ہوں دوام کے منافی نہیں اور راحت بد نیہ کا مفہوم تو ظاہر ہے اور بہت سی احادیث میں وارد ہے شاید اسی لئے یہاں ذکر نہ کی گئی ہو اور راحت نفسانی یہ کہ فکر و مرائق میں زیادہ تنہی نہ کریں خیال پر زیادہ زور نہ ڈالیں اس سے پریشانی میں زیادتی ہو کر اصل عمل سے بھی باز رہ جاتا ہے۔

## حرف الزائے

### بلا ضرورت شیخ کی صحبت لازم نہیں

**۵۵۰- حدیث:** (جس سے بکثرت ملنا ہواں سے) درمیان ناغہ کر کے ملا کروں سے محبت میں ترقی کرو گے۔ زائر کی محبت میں بھی اور مزدور کی محبت میں بھی کیونکہ ناغہ سے اشتیاق بڑھ جاتا ہے۔

**فائدہ:** اور یہ اس وقت ہے جب ملنا ہی مقصود ہو اور اگر کچھ اور بھی مقصود ہو جیسے استفادہ علوم ظاہرہ یا باطنہ کا اس وقت ناغہ کرنا مطلوب نہیں اور یہ حدیث اصل ہے اکثر بزرگوں کے اس معمول کی کہ بلا حاجت مذکورہ بالا اپنے شیخ کی خدمت میں زیادہ قیام نہیں کرتے اور تجربہ بھی ہے کہ دوام ملازمت سے عظمت و احترام میں ضعف ہو جاتا ہے۔

### اہل اللہ سے ملاقات کا اہتمام

**۵۵۱- حدیث:** اللہ (کی خوشنودی) کے لئے ملا کرو شخص (کسی سے) اللہ کے لئے ملتا ہے اس کے ساتھ (اکر آما) ستر ہزار فرشتے چلتے ہیں (جاتے ہوئے یا واپس آتے ہوئے کذا قال العزیزی)

**فائدہ:** یہ اصل ہے اس عادت کی جو اہل طریق کا معمول ہے کہ اہل اللہ سے صرف ملنے ہی کا اہتمام کرتے ہیں اور منشاء اس کا محض تعلق مع اللہ ہوتا ہے۔

### عطیہ اہل اللہ سے عار و اعراض نہیں کرنا چاہئے

**۵۵۲- حدیث:** (اپنے بھائی (مسلمان) سے اس کے گھر جا کر ملاقات کرنے والا (اور وہ اگر کھانا کھلائے) اس کا کھانا کھانے والا درجہ میں اس سے بڑا ہے جو اس کو کھانا کھلاتا ہے (کیونکہ قصد کر کے اس کے گھر جانا اور اس کے کھانا کھلانے پر کھانا کھایتا عار نہ کرنا یہ دونوں علامات تواضع سے ہیں اور چونکہ سبب اس تواضع کا حب فی اللہ ہے تو حقیقت میں یہ تواضع اللہ ہے اس کے رافع درجات ہونے

میں کیا شہہ ہو سکتا ہے۔ گواطعام کے ثواب میں وہ گھر والا بڑھا ہوا ہو مگر مجموعی طور پر قواعد سے زائر کو فضیلت معلوم ہوتی ہے کیونکہ مطعم نے تومال ہی خرچ کیا جو ہل اور طاعم نے جاہ خرچ کیا جو دشوار ہے اور اجر بقدر مشقت ہے وہذا من ذوقی الماخوذ من کلیات الشرع والله اعلم)

**فائدہ:** اس میں اصل ہے اہل طریق کی عادت کی کہ باوجود اس کے کہ اکثر اوقات ملوک و سلطانین کے عطا نے کثیر سے بھی عار کرتے ہیں مگر اہل اللہ کی اونی چیز کو رغبت و اعتقاد برکت کے ساتھ قبول کرتے ہیں اور اس کا یہ مطلب نہیں کہ ان سے کچھ فحشی مالی طعام وغیرہ حاصل کرنے کا اہتمام یا ان سے سوال کرے بعض اوقات ایسا اہتمام بوجہ مفہوم یا موہم اذیت و نقل ہونے کے خلاف ادب ہوتا ہے اسی طرف اشائے ترجمہ میں اس عبارت سے اشارہ کیا گیا ہے کہ وہ اگر کھلادے بعض لوگ اس میں غلطی کرتے ہیں۔

### زہد سبب راحت ہے

۵۵۳- حدیث: دنیا کی بے رغبتی قلب اور بدن (دونوں) کو راحت دیتی ہے اور دنیا کی رغبت قلب اور بدن (دونوں) کو تعب میں ڈالتی ہے (اور وجہ ظاہر ہے کہ جب دنیا کی محبت ہو گی ہر وقت قلب اس کی طلب اور اسباب ترقی کی فکر میں رہے گا پھر اسباب کے جمع کرنے میں جوارج سے سی حد سے زیادہ کرے گا تو قلب اور بدن دونوں محنت میں جبتا ہوں گے اور زہد میں دونوں سے محفوظ رہے گا)۔

**فائدہ:** اہل اللہ کی راحت کا یہ راز ہے جو مشاہدہ ہے۔

### حرف اسین

## ضعیف العقل لوگوں سے معاملہ

۵۵۴- حدیث: (حضرت اقدس صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ) میں نے اپنے رب سے درخواست کی کہ بنی آدم میں سے جو لوگ مغلل ہیں ان کو عذاب نہ دیں اللہ تعالیٰ نے وہ لوگ مجھ کو عطا کر دیئے (یعنی میری درخواست پر ان کو معاف فرمادیا)

**فائدہ:** بعض لوگ نظرہ یا کسی حالت کے غلبہ سے ایسے ہوتے ہیں کہ وہ قانون شرعی سے غیر مکلف تو نہیں ہوتے مگر پورے باہوش و باخبر بھی نہیں ہوتے اس لئے ان سے بعض احکام میں غفلت ہو جاتی ہے وہ معنی ما قال الحفی و ان لم تقع منهم عبادۃ اور باوجود مکلف ہونے کے احکام میں کوتاہی کرنا ظاہر ہے کہ گناہ ہے تو یہ کہنا بھی صحیح ہے کہ ان سے گناہ کا کام بھی ہوتا ہے پس ایسے گناہ ان سے ہو سکتے ہیں نہ وہ گناہ جو بلا واسطہ گناہ ہیں جیسے زنا و سرقہ و شرب خروغیرہ اور وہ معنی ما قال العزیزی لم یتعمدوا الذنوب وہ حاصل الارجاع الذی قلت۔

ظاہر یہ ہے کہ حدیث میں ایسے ہی لوگ مراد ہیں اور اطفال غیر مکلفین کا مراد ہونا بعید ہے کیونکہ قانون شرعی سے ان میں مواخذہ کا اختال ہی نہیں اس لئے وہ محل سوال ہی بخلاف ان مذکورین کے کہ بوجہ مکلف ہونے کے مواخذہ کے مستحق ہیں اس لئے آپ نے ان کے متعلق درخواست عدم مواخذہ کی فرمائی کیونکہ ایسے لوگوں کو پابندی احکام میں سخت اہتمام کی حاجت ہے اور ایسے شدید اہتمام پر دوام عادة متصدر ہے اگرچہ معدود نہیں آپ نے ان کے تصریح نظر فرما کر شفاعة عت عدم مواخذہ کی فرمائی جو قبول ہو گئی۔ اسی سنت نبویہ والہیہ کے موافق شیوخ مریم بن بھی ایسے لوگوں کے ساتھ معاملہ عفو و صفحہ کا کرتے ہیں جس کی نسبت معلوم ہو جاتا ہے کہ ان کی قوت فکر یہ ضعیف ہے اگر اس کا استعمال کرنا چاہیں تب بھی غفلت ہو جاتی ہے تو گو معدود نہیں مگر کالمعدود رہیں پس یہ لوگ عدیم العقل تو نہیں مگر سلیم العقل بھی نہیں بلکہ سقیم العقل یا عقیم العقل ہیں جن کی تعبیر کے لئے عرف و محاورہ میں بلکہ القب مناسب ہے۔

**فائدہ:** ۲- اگر اس حدیث کو حدیث ذر والعارفین الح کے ساتھ ملا لیا جائے جو کہ حرف ذات کی اولی حدیث ہے تو جن لوگوں کی حالت خلاف ظاہر ہے ان کی سب اقسام اور ان اقسام کے احکام کی کافی تحقیق معلوم ہو سکتی ہے۔ واللہ اعلم۔

## فتنه کے زمانے میں گوشہ نشینی

**۵۵۵- حدیث:** سلامتی آدمی کی فتنہ (کے زمانہ) میں یہ ہے کہ اپنے گھر کو لپٹا رہے (یعنی بلا ضرورت اختلاط چھوڑ دے)

**فائدہ:** ۱- حدیثوں میں جہاں فتن سے استعاذه آیا ہے اس کی دو قسمیں کی گئی ہیں ماظهر منہا و مابطن پس حدیث بالا میں فتنہ اپنے اطلاق سے دونوں قسموں کو شامل ہے فتنہ ظاہرہ جیسے محاورات میں اسلامیین عند فقد الامام اور باطنہ جیسے شیوع بدعات و مکرات مع الاعجاب والا صرار اکثر اہل ظاہر نے اس حکم کو قسم اول کے وقت سمجھا ہے اور صوفیہ نے عام لیا ہے ہبی وجہ ہے کہ مدت سے ان حضرات نے عزلت کو ترجیح دی ہے۔

## عزلت کی نیت میں حدیث

### اور کلام صوفیہ کے فرق کی وضاحت

**فائدہ:** ۲- حدیث سے بالکل ظاہر ہے کہ سب اس عزلت کا تحریز عن الفتن ہے تو اس کے لئے لازم ہے کہ اہل فتن کے ضرر سے بچنے کی نیت ہوگی اور بعض اہل طریق سے منقول ہے کہ عزلت میں یہ قصد نہ ہو کہ میں لوگوں کے شر اور ضرر سے بچوں بلکہ یہ قصد ہونا چاہئے کہ لوگ میرے شر اور ضرر سے بچے رہیں تو ظاہراً یہ قول حدیث سے معارض ہے مگر تماں کے بعد معارض نہیں کیونکہ حدیث حقیقت ہے اور ان کا قول معاملہ ہے عجب و کبر کا جس کی ضرورت مبتدی کو ہے یعنی گواصل داعی عزلت کا توقی عن ضرر الناس ہے لیکن اس کے استحضار سے خوف ہے کہ اپنے کو بری عن العیوب اور لوگوں کو آلوہ عیوب بخھنے لے اس لئے معاملہ کے لئے یہ مشورہ دیا گیا ہے کہ بجائے لوگوں کے عیوب کے متحضر رکھنے کے اپنے عیوب کو متحضر رکھے اور یہ بنادفع کے بھی مطابق ہے کیونکہ اختلاط سے دونوں ہی جانب ضرر وا ضرار محتمل ہے اور اس کی ضرورت مبتدی کو ہے جو استحضار عیوب ناس کے ساتھ تو اوضع کو جمع نہیں کر سکتا بخلاف نہیں اور کامل کے تمام عالم کے عیوب اگر اس کے سامنے اس طرح آ جائیں کہ ان

میں کوئی تاویل و عذر بھی نہ ہو سکے تب بھی اس میں کبر و عجب کا اختلال نہیں ہو سکتا اور صورت اس کی دو ہیں ایک اس کا استحضار دائیٰ کر اغتاب مال کا ہے اور ممکن ہے کہ دوسروں کا مال میرے مال سے بہتر ہونگی کبر کے لئے یہ بھی کافی ہے دوسری صورت اس کا استحضار کر ممکن ہے کہ دوسرے شخص میں فی الحال ہی کوئی ایسی مخفی خوبی ہو جو میری تمام خوبیوں سے عند اللہ زیادہ پسندیدہ اور مجھ میں کوئی ایسی مخفی گندگی ہو جو دوسرے شخص کے تمام عیوب سے زیادہ ناپسندیدہ ہو تو فی الحال ہی اس کی مجموعی حالت میری مجموعی حالت سے بہتر ہو اور یعنی کبر میں وافی ہے تو ایسے کامل کا اگر عزلت سے یہ بھی قصد ہو کہ میں لوگوں کے ضرر سے محفوظ رہوں تو کچھ بھی حرج نہیں خوب سمجھ لوا اور اکابر پر مخالفت حدیث یا غفلت عن الحدیث کا گمان مت کرو۔

### قبور کا نشان باقی رکھنے میں حدا عتدال

۵۵۶-حدیث: قبروں کو سطح زمین کے برابر کرو جب (مردہ کو) فن کر چکو۔  
فائدہ: برابر کرنے کا مطلب بے نشان کرنا نہیں ہے زیارت کے لئے نشان رکھنا تو خود سنت سے ثابت ہے چنانچہ ابو داؤد میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا حضرت عثمان بن مظعون کی قبر کے سرہانے پھر رکھ کر یہ حکمت فرمانامروی ہے اعلم بہا قبر اخی و ادفن الیه من مات من اهلی (مشکلۃ) بلکہ مراد یہ ہے کہ بہت اوپری مت بناؤ چنانچہ مسلم کی روایت میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے ولا قبراً مشرفاً الا سویته (مشکلۃ) معلوم ہوا کہ تو یہ مقابل اشراف یعنی ارتقاء کے ہے پس مٹانے کی کوشش کرنا افراط ہے اور اوپری بنانا تفریط ہے مجموعہ احادیث میں اعتدال کی تعلیم ہے اور علماء و صوفیہ دونوں میں اہل غلوکی اصلاح ہے۔

### پوشیدہ اور علانیہ عمل کی ایک دوسرے پر فضیلت

۵۵۷-حدیث: (تطوعات میں) پوشیدہ (عمل فی نفس) افضل ہے  
علانیہ سے (اور فرائض میں یہ حکم نہیں ہے) اور علانیہ (عمل ایک عارض سے) افضل ہے

اس شخص کے لئے جس کی یہ نیت ہو کہ اس کا اقتداء کیا جائے گا (وہ عارض یہی ہے)۔

**فائدہ:** یہاں پوشیدہ اور علانیہ سے مراد ہے جہاں قصد اخفا کیا اعلان ہواں کا  
قرینہ اعلان میں تو مم اراد ہے کیونکہ ظاہر ہے کہ جس شخص کی یہ نیت ہو گی وہ قصد اُسی  
اعلان کرے گا اور مقابل کا مقابلہ میں تباہی ہے کہ اخفا میں قید قصد ہی کی ہو گی۔

اس تقریر پر ایک صورت اورہ گئی کہ نہ اخفا کا قصد ہونہ اعلان کا اس میں چونکہ  
کوئی نیت نہیں اس میں صرف عمل کا اجر ملے گا کسی خاص نیت کا اجر نہ ملے گا۔ اس  
لئے اس قسم کا رہ جانا مخلص حصر نہیں کیونکہ یہاں حصر مطلق کا عمل نہیں بلکہ اس عمل کا جو  
مقرر ہونیت صالح سے پس اس کی یہی دو قسمیں ہوں گی ایک وہ جس میں تاکہ  
اخلاص کی نیت ہو ایک وہ جس میں دوسروں کی اقتداء کی نیت ہو اور نیت صالح کی  
قید سے قدر یا انکل گیا وہ مقصہ میں داخل نہیں پس اب حصر بالکلیہ محفوظ رہا۔ اب  
یہ سوال باقی رہا کہ جس میں صرف عمل ہی کی نیت ہونہ اخفا کا قصد ہونہ اعلان کا اس  
کی فضیلت کا کیا حکم ہے سو منقول تو نظر سے نہیں گز رامگر قواعد طریق سے کہ وہ کسی  
دلیل شرعی کے متصاد نہیں یہ معلوم ہوتا ہے۔ کہ یہ حالت سب سے اکمل ہے کیونکہ  
اس عامل کا التفات و نظر مخلوق کی طرف بالکل ہی نہیں جس سے اخفا یا انہصار کا قصد  
کرتا اور گوتضاعف اجر نہ ہو مگر اکملیت کی بنا پر اس کا ایک ہی اجر ان دونوں کے دو  
اجر سے زائد ہو سکتا ہے کہ اس اساس اس شخص کے عمل کی توحید غالب ہے اور یہ شبہ  
نہ کیا جاوے کہ اکثر عوام کی یہی حالت ہوتی ہے کہ کسی خاص قصد کا استحضار نہیں ہوتا  
خالی الذہن ہو کر عمل کرتے ہیں تو چاہئے کہ اکثر عوام ان خواص الہ نیت سے افضل  
ہو جائیں جواب یہ ہے کہ مدار افضیلت علی الاطلاق یہ عدم استحضار ہی نہیں ہوتا بلکہ وہ  
عدم استحضار جس کا منشاء کمال تو حید ہوا اور عوام کے عدم استحضار کا منشاء تو غفلت غصہ  
ہے حتیٰ کہ ان کو خود عمل کا بھی پورا استحضار نہیں رہتا جس بنا پر اعتبار عمل کر لیتے ہیں گو  
کسی درجہ میں نفس نیت عمل کی ہوتی ہے مگر اس نیت میں کمال کا درج نہیں ہوتا۔

## شیخ کاریا مرید کے اخلاص سے افضل ہے (اس مقولہ کا مأخذ)

**فائدہ:** یہ حدیث اصل ہے اکابر کے اس مقولہ کی کہ ریاء اشیخ خیر من اخلاص المرید، پس یہ ریالغوی ہے بمعنی اظہار نہ کہ شرعی بمعنی ارادۃ اظہار الغرض دینوی اور یہ خیریت فی نفس نہیں بلکہ عارض کے سبب ہے کہ اس کا فرع متعدد بھی ہو گا اور گونج متعدد علی الاطلاق افضل نہیں ہوتا عمل لازم سے مگر یہاں لازم و متعدد کا مجموعہ تحقیق ہے اس لئے مجرد لازم سے افضل ہو سکتا ہے۔

### حرف الشین

#### اہل خطرات کی فضیلت

**۵۵۸-حدیث:** دریا کا شہید (یعنی جو غزوہ کے لئے دریا کا سفر کرے اور شہید ہو جائے) خشکی کے دو شہیدوں کے برابر ہے (کیونکہ اس نے دو خطرے اختیار کئے ایک قاتل دوسرا رکوب بحر کذا قاتل العزیزی) اور اللہ تعالیٰ نے تمام ارواح کے قبض کرنے کے لئے ملک الموت کو مقرر فرمار کھا ہے مگر دریا کے شہیدوں کی روح خود قبض فرماتے ہیں (اس میں ملک الموت کا واسطہ نہیں ہوتا تاکہ ان کا شرف ظاہر ہو)۔

#### بعض حضرات کی موت بلا واسطہ ملک الموت ہوتی ہے

**فائدہ:** اس حدیث سے دو مسئلے ثابت ہوئے ایک یہ کہ خطرات کے بڑھنے سے اجر بڑھتا ہے اور اشتراک علت سے اہل طریق کے اجر و قرب کا حال معلوم ہو سکتا ہے کہ ان کے خطرات سب خطرات سے اشد و اصعب ہیں چنانچہ جن پر گزرتی ہے وہ جانتے ہیں ولہ در القائل اے تراخارے پارشکستہ کے دانی کہ چیست حال شیرانے کہ شمشیر بلا بر سر خورند اور دوسرا مسئلہ یہ کہ بعض اموات کی موت میں ملک الموت واسطہ نہیں ہوتے اور شہداء بحر کی تخصیص اسی تعلیل مذکور سے ممکن ہے کہ اضافی ہو جن کے خطرات بحر کے خطرات سے بھی اشد ہوں ممکن ہے کہ یہ شرف ان کے لئے بھی ہو و علیہ تکمیل قول القائل در کوئے تو عاشقان چنان جان بد ہند      کانجا ملک الموت نگنجد ہرگز

## حروف الصاد

### تکمیلِ عبادت کے لئے مراقبہ معین

**۵۵۹- حدیث:** اس شخص کی سی نماز پڑھو جو (اپنی زندگی کو ختم سمجھ کر سب کو) رخصت کر رہا ہے (ظاہر بات ہے کہ اگر کسی کو یہ بات معلوم ہو جائے کہ میری عمر ختم ہو گئی اور یہ آخر نماز ہے تو وہ کیسی پڑھے گا) گویا (نماز کی حالت میں) تو خدا تعالیٰ کو دیکھتا تو کیسی نماز پڑھتا پس اسی نماز کے مشابہ پڑھ (یعنی اگر خدا تعالیٰ کو دیکھتا تو جو کو دیکھ رہا ہے) (اور اس کا مقتفاً بھی یہی ہے کہ تو ویسی ہی نماز پڑھ جیسی اس کو دیکھ کر پڑھتا کیونکہ طبعی امر ہے کہ اگر کوئی کام کسی بڑے عظیم الشان حاکم کے حکم سے کیا جائے تو جس حالت میں تم اس کو دیکھتے ہو اس حالت میں جیسا دل سے اور توجہ سے اس کام کو سنوار کر کرو گے۔ اسی طرح اس حالت میں بھی سنوار کر کرو گے جب تم تو اس کو نہ دیکھتے ہو مگر یہ یقین کے ساتھ معلوم ہو کہ وہ تم کو چلن سے یا کسی دریچہ سے یاروش دلان سے دیکھ رہا ہے دونوں حالتوں میں کچھ فرق نہ ہو گا تو اسی طرح گوتم خدا تعالیٰ کو نہیں دیکھ رہے ہو لیکن یہ تو یقینی اعتقاد ہے کہ وہ تم کو دیکھ رہا ہے تو ویسی ہی عبادت کرو جیسی اس کو دیکھ کر کرتے۔

**فائدہ:** حدیث کا صحیح مطلب یہ ہے کہ جو نذورہ والا اور وہ مطلب نہیں جو مشہور ہے کہ اس میں یہ مراقبہ بتایا گیا ہے کہ تم یہ تصور کرو کہ تم اس کو دیکھ رہے ہو اور جو شخص یہ مراقبہ نہ کر سکے وہ دوسرا مراقبہ کرے کہ وہ تمکو دیکھ رہا ہے یہ مطلب دو وجہ سے صحیح نہیں نقلًا بھی عقلًا بھی پھر نقلًا کلیاً بھی جزیماً تو اس لئے کہ الفاظ اس پر دال نہیں چنانچہ اہل عربیتہ پر ظاہر ہے اور کلیاً اس لئے کہ دلائل شرعیہ سے ثابت ہو چکا ہے کہ دنیا میں رویت ممتنع ہے اور ممتنع شرعی کو واقع فرض کرنے میں مزاحمت ہے شرع کی جو شرع سے محتمل نہیں اور نہ اس کی کہیں نظر منقول ہے اور عقلًا اس طرح کہ اگر یہ مراد ہوتی تو اس کا فرض کرنا ہر وقت ہر شخص کو ممکن ہے کیونکہ فرض تو محالات کا بھی ہو سکتا ہے پھر اس

کے کیا معنی کہ اگر یہ مراقبہ ممکن نہ ہو تو دوسرا مراقبہ کر لیا جائے بلکہ مدلول حدیث کا وہی ہے جو اول ذکر کیا گیا ہے اور اس مدلول میں بھی حدیث میں ایک مراقبہ ہے مگر وہ کامک تراہ میں نہیں بلکہ صلوٰۃ مودع میں ہے جس کی تقریر ترجیح سے ظاہر ہے یعنی یہ مراقبہ کہ اپنی عمر کو ختم سمجھو اور اس نماز کو آخری نماز بھجویے تو مراقبہ ہے اور کانک تراہ میں اس مراقبہ کا شمرہ ہے کہ جب یہ مراقبہ راح ہو جائے گا تو نماز ایسی کامل ہوا کرے گی جیسے خدا تعالیٰ کو دیکھ کر ہوتی آگے اس حکم کی تعلیل ہے کہ ایسی کامل نماز پڑھنے کا ایک مشخصی بھی ہے یعنی خدا تعالیٰ کا تم کو دیکھنا جس کی تقریر گزر چکی ہے۔

### خلق سے مایوس ہونا غنائے قلبی کی تدبیر ہے

بلقیہ ترجیح حدیث ۵۵۹: اور اس چیز سے مایوس ہو جاؤ جلوگوں کے ہاتھوں میں ہے تم غنی ہو کر زندگی بر کرو گے یہ غناۓ قلبی ہو گا جس میں درہم و دینار کی بھی ضرورت نہیں کا قیل۔ اے دل آن بہ کہ خراب از منے گلوں باشی بے زرو گنج بصد حشت قارون باشی اور ایسی بات سے بچو کہ جس سے (بعد میں) عذر کرنا پڑے (یہ بھی ایک مراقبہ ہے کہ جوبات کہنا ہو یا جو کام کرنا ہو (لان کلمہママ) پہلے سوچ لے کہ اس کے صدور کے بعد جس شخص سے اس کا تعلق ہے اگر اس) کو خبر ہو جائے تو مجھ کو عذر تو کرنا نہیں پڑے گا اور اگر کسی شخص سے تعلق نہیں یا جس سے تعلق ہے وہ صاحب وجاہت نہیں کہ اس سے عذر کرنا پڑے لیکن قیامت میں اگر بازار پر اس ہونے لگے تو اس وقت تو ندامت و معذرت کی حاجت نہ ہو گی یہ سوچ کر پھر وہ بات کہو یا وہ کام کرو ظاہر ہے کہ جوبات بے جا ہو گی اس مراقبہ کے بعد اس کا صدور نہ ہو گا۔

**فائدہ:** یہ دونوں مراقبے حضرات صوفیہ کے طرائق کا جزو ہیں ایسے مراقبات سے وہ تربیت و اصلاح کرتے ہیں۔

### محققین طریق اور تسهیل

۵۶۰- حدیث: صراط مستقیم (یعنی طریق دین) اس فاصلہ سے بھی زیادہ

وستع ہے جو آسان اور زمین کے درمیان واقع ہے۔

**فائدہ:** لوگ اپنی کوتاہ نظری یا کم ہمتی سے دین میں تنگی سمجھتے ہیں حالانکہ اس میں بے حد و سعت ہے اور یہ وسعت اس شخص کو محبوں ہوتی ہے جس میں دو وصف ہوں ایک نظر صحیح ہو جس سے حقائق دین کو سمجھے دوسرا قصد صحیح ہو جس سے اس کو اختیار کرے ورنہ غلط نظر سے شمشادیہ کو اکب کوٹ سمجھتا ہے اور کم ہمتی سے سو قدم کی مسافت کے قطع کرنے کو صیبت سمجھتا ہے۔ یہاں سے حضرات صوفیہ کی قوت علمیہ و عملیہ کی صحت کا اندازہ ہوتا ہے کہ وہ دین کے ہر کام کو ہل سمجھتے ہیں اور کہل کر کے پیش کرتے ہیں اور کسی ہی الجھی ہوتی حالت ان کے سامنے پیش کی جائے وہ اس کو ایسی خوبی سے سمجھادیتے ہیں کہ اس میں کوئی گردابی نہیں رہتی اور سامنے عمل کا میدان فراخ نظر آنے لگتا ہے چنانچہ اتباع سے بے تکلف اس کا مشاہدہ حاصل ہوتا ہے۔

### حرف الضاد

#### طالبین کی تادیب

۵۶۱-**حدیث:** تازیانہ اسی جگہ رکھا کرو کہ اس کو خادم دیکھا کرے۔

**فائدہ:** عزیزی نے کہا کہ اس میں اشارہ ہے کہ کسی شخص کو یہ مناسب نہیں کہ اپنے خادموں کو آزاد چھوڑے بلکہ تادیب سے ان کی خبر گیری رکھ لیکن اپنے حلقہ کے لئے نہ کرے۔ بلکہ مقصد اصلاح کرے اور حد مناسب سے تجاوز نہ کرے اور میں کہتا ہو کہ حکماء بین کا یہی طرز ہے طالبین کی اصلاح میں۔

#### اپنی ضروریات کی کفالت خود کرے

۵۶۲-**حدیث:** مہمان داری دیہاتیوں کے ذمہ ہے شہریوں کے ذمہ نہیں۔

**فائدہ:** عزیزی نے کہا کہ وجہ اس کی یہ ہے کہ مسافر کو جنگل میں احتیاج ہے اور جنگل والوں کو مہمانداری کرنا آسان ہے اور مطلب یہ ہے کہ جنگل میں مسافر اپنی احتیاج کا انتظام نہیں کر سکتا کیونکہ بازار وغیرہ وہاں نہیں ہوتے اور شہر اور قصبه

میں انتظام کر سکتا ہے خنی نے کہا ہے کہ ذمہ ہونے کے یہ معنی نہیں کہ واجب ہے بلکہ متاکد ہے اہ۔ مرقاۃ میں عدم وجوب ضیافت پر اس سے استدلال کیا گیا ہے کہ حدیث میں ایک یوم ولیلہ کی مہمانی کو جائز فرمایا ہے۔ اور جائزہ کے معنی ہیں عطیہ و منحہ و صلة اور یہ اختیار ترک کے ساتھ ہو سکتا ہے اہ۔ بعض الال طریق کا معمول ہے کہ اپنے طعام وغیرہ کا انتظام خود کرتے ہیں۔ یہ حدیث اس کی اصل ہے اور گو سنداً ضعیف ہو مگر قواعد سے قوی ہے اور اس معمول میں جانبین کے مصالح دینیہ کثیرہ ہیں جو مشاہد ہیں البتہ اگر کوئی انتظام سے عاجز ہو تو پھر اس کی اعانت خواہ نقص سے خواہ طعام سے کی جاتی ہے یہ بھی معمول ہے تاکہ اس کو تکلیف نہ ہوان کی نظر راحت پر ہے اپنی بھی ان کی بھی۔

### حرف الطاء

**۵۶۲-حدیث:** الی ایمان کی غذاء دجال کے زمانہ میں (صرف) تسبیح و تقدیس ہو گی سو جس شخص کا کلام اس روز تسبیح اور تقدیس ہو گا اللہ تعالیٰ اس سے بھوک کو زائل کرے گا۔ (یعنی اس زمانہ میں جو اتنا اہل ایمان پر قحط ہو گا اس سے ان کو ضرر نہ ہو گا بلکہ تسبیح و تقدیس بجائے طعام کے کافی ہو جائے گی)

**فائدہ:** حدیث سے معلوم ہوا کہ اس عالم میں بھی مومن کا بدوں غذائے حسی کے صرف غذائے معنوی پر زندہ رہنا ممکن ہے اور زمانہ دجال کا حصر کسی دلیل سے ثابت نہیں پس بعض بزرگوں کے جو اس قسم کے واقعات متفقیں ہیں ان میں استبعاد کی کوئی وجہ نہیں۔

### علوم عارفین کی وسعت

**۵۶۳-حدیث:** راہوں میں ایک راہ دوسری را کو ظاہر کرتی ہے۔

**فائدہ:** بقول خنی راہ عام ہے حسی اور معنوی کو چنانچہ ظاہری راستوں میں بھی کبھی ایسی تناسب علاقوں میں ہوتی ہیں کہ ایک راستے کی پہچان سے دوسرے کی پہچان ہو جاتی ہے اور اسی طرح معنوی یعنی عقلی اور علی ادله میں ایک سے دوسری دوسری سے تیسری بھی میں آتی چلی جاتی ہے اور ویسے تو ہر مقصود میں ایسے طرق کا سلسلہ ہے لیکن طریق باطنی میں یہ

سلسلہ اس قدر وسیع و مرسوٹ ہے کہ بعض عارفین میں باوجود علوم درسیہ کی کمی کے معارف کی ترقی بڑے بڑے تحریر علماء کو حیرت میں ڈال دیتی ہے جن کی نسبت مولانا فرماتے ہیں۔  
بینی اندر خود علوم انبیاء بے کتاب و بے معید و اوتا

### حروف الطاء

**معاملہ کا تقاویت منشاء کے تقاویت کے ساتھ ہے**

۵۶۵- حدیث: ایک ظلم دوسرے ظلم سے کم ہوتا ہے۔

**فائدہ:** مقصود یہ ہے کہ جو بے راہی جس درجہ کی ہواں کے ساتھ علم و عمل اسی درجہ کا معاملہ کرنا چاہئے اس حدیث پر پورا عمل محققین صوفیہ کا ہے کہ ظاہری اشیاء و ظائرہ میں دقيق سے دقيق فرق کو سمجھ کر معاملات میں اس کا لحاظ رکھتے ہیں پسلا دو شخص ساتھ آئے دونوں سے یکساں غلطی ہوئی مگر سیاست میں دونوں کے ساتھ جدا جدا معاملہ کیا کیونکہ دونوں غلطیوں کے منشاء میں فرق تھا جو اوروں کی سمجھ میں نہیں آیا انہوں نے نور باطنی سے اس کو سمجھ لیا اور عمل سے ظاہر کیا نادان ان پر اعتراض کرتا ہے اور بعد میں جب حقیقت واضح ہوتی ہے تو ان کی صحت تجویز کا اضطرار اعتراف کرتا ہے۔

### دور راز احتمال کے سب احتیاط

۵۶۶- حدیث: گمان کبھی غلطی کرتا ہے بھی صحیح سمجھتا ہے۔

**فائدہ:** یعنی جب بلا دلیل مخفی گمان میں دونوں احتمال ہیں تو ایسے گمان کے مقتضاۓ پر عمل کرنا خلاف احتیاط اور معصیت ہے۔ مثل حدیث سابق اس حدیث پر بھی پورا عمل صوفیہ محققین کا ہے کہ احتمال کے بعد سے بعید ہوتے ہوئے بھی احتیاط کرتے ہیں جیسے حضرت عیلیٰ علیہ السلام نے ایک چوری کرتے ہوئے کو دیکھ کر ٹوکا اس نے چوری نہ کرنے پر قسم کھائی آپ نے اس کی تصدیق فرمائی اہل ظاہر کا بھی ایسے موقع پر دوسری طرف ذہن بھی نہیں جاتا کیونکہ وہ اس کو تینی مشاہدہ سمجھتے ہیں اہل باطل کے ذہن میں یہ احتمال پیدا ہوتا ہے کہ مالک سے اذن حاصل کر لیا ہو گا مگر کسی ظالم کی مراجحت کے خوف سے اخفاء کی بیست اختیار کر لی۔

## حرف العین الہمہلة

### ضعیف العقل طالبین سے مواخذہ میں تلطیف

**۵۶۷- حدیث:** اپنے غلاموں پر سزا یا عتاب ان کی عقل کے موافق کیا کرو (اپنی عقل کے موافق مت کرو اور اشترک علت سے یہی حکم ہے سب اتباع و متعلقین کے لئے) فائدہ: مطلب یہ ہے کہ عوام اور غیر تعلیم یافتہ لوگوں کی عقل خواص اور تعلیم یافتہ لوگوں کی برابر نہیں ہوتی تو ان کی غلطیوں پر اس کو ت محضر کر لیا کرو کہ ان کی عقل کی رسائی ہماری برابر نہیں اس استحضار کے بعد ان کی غلطی کے درجہ کا اندازہ کر کے اس کے مناسب مواخذہ کرو یہی معاملہ شیوخ کو کم فہم اور کم علم طالبین کے ساتھ کرنا زیبا ہے۔

### ثروت اور کمال دین ایک دوسرے کے منافی نہیں

**۵۶۸- حدیث:** مجھ کو اپنی امت سے ایسے لوگوں کی حالت (خواب میں) دیکھ کر (خوشی کا) تجуб ہوا جو دیا پر سوار ہیں (یعنی دریا میں جہاد کے لئے سفر کر رہے ہیں اور اپنی شان و شوکت میں) ایسے ہیں جیسے تخت پر بادشاہ ہوتے ہیں۔

**فائدة:** بخاری میں حضرت انسؓ سے روایت ہے کہ مجھ سے ام حرام نے بیان کیا کہ ایک پار حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے گھر میں قیولہ فرمایا پھر ہنستے ہوئے جا گئے میں نے عرض کی یا رسول اللہ کس چیز سے آپ کو ٹھی آئی آپ نے جواب میں یہ ارشاد فرمایا ہے یہ آپ کو اپنے بعد کی حالت مکشوف ہوئی۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کسی کو سامان امارت عطا فرمائے اور اس کے لئے موجب غفلت نہ ہو تو یہ مقبولیت و کمال دین کے منافی نہیں۔ بہت اولیاء اس شان کے ہوتے ہیں۔

### علم باطن ثابت ہے لیکن جمیت نہیں

**۵۶۹- حدیث:** علم باطن اللہ تعالیٰ کے اسرار میں سے ایک راز ہے اور اللہ تعالیٰ کے احکام میں سے ایک حکم ہے اللہ تعالیٰ اپنے بندوں میں سے جس کے دل میں

چاہتا ہے القاء فرمادیتا ہے۔

**فائدہ:** علم باطن کا احلاقو دوستی پر آتا ہے ایک ان میں احکام شرعیہ کا علم جن کا تعلق عبد کے اعمال باطن سے ہے کیونکہ اعمال دو قسم کے ہیں ایک افعال جوارج جیسے نماز روزہ وغیرہ مامورات میں اور سرقہ شراب خمر وغیرہ ما منہیات میں۔ دوسری قسم افعال قلوب جیسے اخلاق و تواضع وغیرہ مامورات میں اور ریاء و کبر وغیرہ ما منہیات میں اور ان سب اعمال کے ساتھ ساتھ احکام شرعیہ امر و نہیا متعلق ہیں عرف متاخرین میں ان احکام شرعیہ کے علم کو جن کا تعلق افعال جوارج سے ہے علم فقه و علم ظاہر کہا جاتا ہے اور ان احکام شرعیہ کے علم کو جن کا تعلق افعال قلوب سے ہے علم سلوک و علم باطن کہا جاتا ہے باقی معتقدین کے نزدیک سب کو فقهہ کہتے ہیں ان کے نزدیک علم فقه کی تعریف یہ ہے معرفتہ النفس مالھا وما علیہا۔ سو ایک اصطلاح تو علم باطن کی یہ ہے اور دوسری اصطلاح یہ ہے کہ جن امور غنیمی کی نشریعت نے خبر دی انہیں کے ساتھ کچھ احکام فعل یا ترک کے متعلق بیان کئے وہ بذریعہ کشف والہام کی پر منکشf ہو جائیں اس اکشاف کو علم باطن کہا جاتا ہے۔

اور ان دونوں اصطلاحوں میں اقرب الْحَقِيقَةُ الْلُّغُوِيُّہ دوسرے معنی ہیں کیونکہ لغت میں علم باطن کی ترکیب اس کو متفقی ہے کہ اس علم کا معلوم خود باطن ہے اور یہ امر معنی ٹانی پر صادق آتا ہے کیونکہ اس کا معلوم خود باطن وغیری ہے یعنی وہ اسرار جن کو شریعت نے ظاہر نہیں فرمایا۔ بخلاف معنی اول کے کہ اس علم کا معلوم احکام شرعیہ ہیں جن کو شریعت نے ظاہر فرمایا ہے۔ البتہ ان احکام کا متعلق (فتح الام) یعنی جس سے ان احکام کا تعلق ہے وہ امر باطنی ہے یعنی صفات نفسانیہ جیلیہ یا زیلیہ تو اس علم کو علم باطن کا کہنا مجاز ہو گا کیونکہ وہ خود باطن کا علم نہیں بلکہ باطن کے احکام ظاہرہ کا علم ہے تو معلوم خود باطن نہیں بلکہ اس معلوم کا مابس باطن ہے پس حدیث میں ان دو معنی میں سے علم باطن سے مراد دوسرے معنی ہیں دو وجہ سے ایک تو یہ کہ یہ معنی حقیقت ہیں اور حقیقت کے ہوتے ہوئے بدؤں تعذر حقیقت کے معنی مجازی لینا صحیح نہیں دوسرے یہ کہ خود خبر اس

کا قرینہ ہے کیونکہ اس کو راز فرمایا ہے اور ظاہر ہے کہ معنی اول راز نہیں نیز اس خبر کی صفت میں ارشاد ہے یقذفه اللہ فی قلوب من یشاء من عباده جس میں تصریح ہے کہ یہ سب کے قلوب میں القاء نہیں کیا گیا اور معنی اول پر یہ صفت صادق نہیں آتی کیونکہ اس کا القاء تمام عباد کے لئے عام ہے۔ چنانچہ ظاہر ہے پس اس معنی ثانی کی نسبت فرماتے ہیں کہ یہ ایک راز ہے یعنی اگر علم کے درجہ میں رہے اور ایک حکم ہے یعنی اگر علم کے درجہ میں آجائے اول کی مثال حقائق علمیہ و معارف لدنیہ چیزیں صفات و افعال الہیہ کے اسرار جو اہل کشف کے کلام میں پائے جاتے ہیں۔ ثانی کی مثال جیسے کسی کو ۲۹ شعبان کو مکشوف ہو کہ کل رمضان کا روزہ رکھو یا ۲۹ رمضان کو مکشوف ہو کہ کل عید کرو پس اس حدیث میں اثبات ہے اس علم کا اور مدح ہے اور بواسطہ اس اثبات اور مدح کے نبی ہے اس کی نفی اور ابطال سے اور اس کے اہل پر طعن و انکار سے جیسا کہ اہل قشر کی عادت ہے لیکن اس اثبات اور مدح سے یہ لازم نہیں آتا کہ ہر ہر شخص کے ایسے ہر ہر جزئی دعویٰ کا تسلیم اور قبول کرنا واجب ہے اس کا حکم دوسرے دلائل سے یہ فرمایا گیا ہے کہ اگر مدعی تبع شریعت ہے یعنی اس کی عام اور غالب اور اصل حالت اتباع شریعت کی ہے اور اس وقت کے مشائخ اور علماء اہل بصیرت اس کو تبع شریعت سمجھتے ہیں تو اگر اس کا کوئی دعویٰ علمی یا عملی شریعت کے متصاد نہیں تو ظناً مقبول مسلم ہو گا اور احتمال غلط ہونے کے احتمال کا بھی اعتقاد واجب ہو گا اور اگر شریعت کے متصاد ہے تو اس کے ظاہر کا تورد واجب ہو گا لیکن مدعی چونکہ تبع شریعت ہے اس پر نکیر و اعتراض نہ ہو گا۔ بلکہ اگر تاویل ممکن ہو گی تو تاویل کر لی جائے گی ورنہ سکوت کیا جائے گا کہ ہم اس کلام کی حقیقت کو نہیں سمجھے بلکہ خود اس مدعی کو اپنے نفس کے لئے یہی حکم ہے کہ خلاف شرع کو باطل سمجھے اور اگر وہ مدعی تبع شریعت نہیں تو نہ تاویل کریں گے نہ سکوت کریں گے بلکہ اگر متصاد شریعت ہو تو اس کو رد کر دیں گے اور جو متصاد نہ ہو اس کی طرف التفات نہ کریں گے خوب سمجھ لوا اور اگر وہ کوئی حکم ہے چیزے روزہ و عید کی مثال اور پنکھی گئی ہے اس میں بھی

فتیٰ شرعی پر عمل ہو گا جواز اور وجواب اور حرمت۔ البتہ جواز کی صورت میں خود صاحب کشف کے لیکن گوند رجحان ہو سکتا ہے۔

اور اگرچہ بعض اکابر سے منقول ہے کہ بعض کشوف کے اندر احتمال تلبیس کا نہیں ہوتا اہل کن اس کے تسلیم کے بعد بھی عدم ملتزم چیز کو نہیں جیسے کوئی ایک شخص تنہ عید کا چاند اس طرح دیکھ کر اس کو ذرا شبہ نہ ہو مگر پھر اس پر صحیح کو روزہ رکھنا فرض ہو گا (تو یہاں تلبیس منفی ہے مگر پھر بھی جھٹ نہیں)۔

### نسب ظاہری یا باطنی میں تعمق کی مذمت

۵۷۔ حدیث: نسب کا علم ایسا علم ہے کہ نافع نہیں اور اس کی بے علمی ایسی بے علمی ہے کہ مضر نہیں۔

فائزہ: مراد وہ علم ہے جس میں تعمق و توغل ہو ورنہ بقدر حاجت جس سے حقوق قرابت و میراث ادا ہو سکیں مطلوب ہے اور حدیث میں اس کے حاصل کرنے کا امر وارد ہے۔ اس حدیث میں رد ہے ان لوگوں پر جو بزرگوں کی اولاد میں ہونے پر یا بزرگوں کے سلسلے میں ہونے پر فخر کرتے ہیں اور غایت اہتمام سے ثبوتوں کی تحقیق کرتے پھرتے ہیں پھر امراض متکبر دنیا داروں میں زیادہ ہے اور دوسرا رجی صوفیوں میں زیادہ ہے سب کو سمجھ لیتا چاہئے۔  
بندہ عشق شدی ترک نسب کن جائی      کہ دیں راہ فلاں ابن فلاں چیز نیست

تلک امة قد خلت الاية

### غضب کا اعلان

۵۸۔ حدیث: (دین کی) تعلیم دو اور (اس تعلیم میں) آسانی کرو اور دشواری میں مت ڈالو اور بشارت دیا کرو اور نفرت مت دلا ڈالو اور جب تم میں سے کسی کو غصہ آئے تو (غضبه اترنے تک) خاموش رہو (کیونکہ غصہ میں معلوم نہیں کوئی بات بیجا نکل جائے اور کون سا کام بیہودہ ہو جائے)۔

فائزہ: اس حدیث کے اخیر میں غصہ کا کیا اچھا اعلان نہ کوئے ہے کہ با وجود نہایت سہل

ہونے کے نہایت اکسیر ہے اور الحمد للہ کہ اس مراقبہ کی تعلیم میراadt سے معمول ہے۔

## گائے کے گوشت کے ترک میں غلوکی اصلاح

۵۷۲-حدیث: گائے کے دودھ کی عادت کر لودہ شفاء ہے۔

(یعنی جس مرض کے مناسب ہو نہیں کہ ہر مرض کے لئے شفاء دوا ہے اور اس کے استعمال کیلئے ماہر طبیب کی رائے کی ضرورت ہے، کذا قال الحنفی) اور اس کا گھی دوا ہے (ای قید سابق سے) اور اس کا گوشت بیماری ہے (یعنی جب لا غرہ اور فربہ مضر نہیں کذا قال العزیزی یا جب ہمیشہ کھایا جائے جس کی دلیل یہ ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے باوجود اس ارشاد کے پھر اپنی بیویوں کی طرف سے گائے کی قربانی فرمائی (رواه مسلم) سوا گریہ مطلق بیماری کا سبب ہوتا تو آپ مسلمانوں کو کیوں کہلاتے کذا قال الحنفی۔

**فائدہ:** نیز فن طب میں ثابت ہو چکا ہے کہ نہ اس کا دودھ اور گھی علی الاطلاق نافع ہے اور نہ گوشت علی الاطلاق مضر ہے چنانچہ دودھ سنگ گردہ و مشانہ کا حدث ہے اور خلط غالب کی طرف سریع الاستحالہ ہے اور گھی اندر ورنی بیماریوں کو اور معده کو اور ہضم کو مضر ہے اور گوشت سمن بدن مقوی باہر یقان کو مفید ہے۔ اور حتیٰ لوگوں کو چند اس مضر نہیں اور جو اس میں بعض مضر نہیں ہیں اس کی اصلاح دار چینی مرچ سیاہ سوٹھ پوست خرپڑ سے ہو جاتی ہے هذا کله من بستان المفردات للطیب محمد عبدالحکیم ابن الحکیم محمد کاظم علی رحمہما اللہ تعالیٰ اور باوجود اس کے جو ایک کو مضر اور دوکونافع فرمایا گیا ہے وہ باعتبار غلبہ اضافی کے ہے اور وہ بھی خفیف درج میں جو اکثر محسوس بھی نہیں ہوتا چنانچہ مشاہدہ ہے اور گوشت ہی کی کیا تخصیص ہے۔ اس کو چھوڑ کر جو بقول اور دلیں کھائی جاتی ہیں ان میں بھی اکثر ای مضرت سے خالی نہیں پس جب درجہ اس کا مضرت و منفعت میں ثابت ہو گیا تو اس مضرت قابل اصلاح پر حرمت یا کراہتہ کو متفرع کرنا تغیر ہے حدود شریعہ کی اور مصادمت ہے نص قرآنی کلوا مما رزقکم اللہ ولا تتبعوا خطوات الشیطان الی قوله و من البقراثین قل آللذکرین حرم ام الانثین الایہ اور حدیث صحیح قولی البقرة عن سبعته والجزور عن سبعته روah مسلم

وابوداؤد و اللقطله و مذکور بالا کی اعادہ نالہ منه اور حدیث متن اس کے ساتھ اس لئے معارض نہیں ہو سکتی کہ نہ شوت میں نصوص سابقہ کی برابر اور نہ دلالت میں کوئی کوئی کہ وہ نصوص حلت میں صرخ ہیں اور حدیث متن حرمت پر وال نہیں محض ایک حکم طبعی ہے پھر وہ بھی خاص قیود کے ساتھ جیسا اور نہ کوہوا اور اس مقدمہ کی کوئی دلیل نہیں کہ ہر معمولی مضرت کی چیز مکروہ یا حرام ہے پس اہل کفر کا اس سے استدلال کرنا اپنے جہل کا اظہار ہے اور اسی طرح بعض مبتدع غلاۃ فی الزہد کا اس کے ترک کا التراام کرنا تعدی حدود ہے خصوص اگر اس ترک کو موجب قربت سمجھیں اور استعمال کو مضر باطنی سمجھیں جس میں اتباع ہے جو گیہ مرتاب ضعین کا تب تو بدعut قبیحہ شنیعہ مخوفہ کفر ہے آیت یا یہا اللذین امنوا ادخلوا فی السلم کافیہ۔ کاشان نزول اس کا مؤید ہے اور اہل عزائم و عاملین کا اس سے پرہیز کرنا اگر باعتقاد کر رہت ہے تو بدعut ہے اور اگر تدبیر طبعی کے درجہ میں ہے جیسے یہجان قوت یہکیہ کا انسداد مثلاً تو مضائقہ نہیں ہے مالی بد پرہیزی سے کوئی سخت ضرر پہنچ جانا غالباً قوت خیالیہ کا اثر ہے۔ واللہ عالم

### لباس صوف کی برکت

۳۷۵- حدیث: صوف کا لباس پہنا کر واپس قلب میں ایمان کی حلاوت پاؤ گے فائدہ: کیونکہ نشاء اس کا زہد اور تواضع ہے اور اس سے ایمان کی تنویر ظاہر ہے اور صوفیہ میں اس کا معمول ہونا ایسا ظاہر ہے کہ گویا ان کے لئے مثل شعار کے ہو گیا ہے اور احرار کی رائے میں لقب صوفی کی بنا ہی ہے مگر شرط یہ ہے کہ ریاء و شہرت کے قصد سے نہ ہو ورنہ اس کا مصدقہ ہو گا۔

لقد صوفی نہ ہر صافی و بے غش باشد اے باخرقہ کہ مستوجب آتش باشد

### تہليل واستغفار میں کثرت کی فضیلت

۳۷۶- حدیث: تم لا الہ الا اللہ اور استغفار کو اختیار کرو اور دونوں کی کثرت کرو کیونکہ ابليس کہتا ہے کہ میں نے لوگوں کو گناہوں سے تباہ کیا اور انہوں نے

مجھ کو لا الہ الا اللہ اور استغفار سے تباہ کر دیا (کیونکہ اس کی برکت سے وہ گناہ معاف ہو جاتے ہیں تو میرا سب کیا دھرا برپا دھرا جاتا ہے) پھر جب میں نے یہ دیکھا تو میں نے ان کو بدعتات سے تباہ کیا اور وہ یہ سمجھ رہے ہیں کہ ہم ہدایت پر ہیں اس لئے اس سے تو بہیں کرتے تو اس سے میرا مقصود حاصل ہو گیا۔

**فائدہ:** اس حدیث سے دو امر مستفاد ہوئے ایک ان دونوں ذکرول کی کثرت اور صوفیہ ان کی جس قدر کثرت ہے وہ کسی جماعت نہیں دوسرا امر یہ ہے کہ بدعت کے ہوتے ہوئے کثرت ذکر میں کوئی فضیلت نہیں کیونکہ وہ ذکر اس نیت سے نہیں ہو گا کہ بدعت معاف ہو جائے کیونکہ بدعت کو گناہ نہیں سمجھا جاتا۔ پس بعض جہلاء صوفیہ باوجود ابتلاء بدعتات کے کثرت ذکر پر نازکرتے ہیں یہ سر اسرار غلطی ہے۔

### صحیح عقیدہ والے کا تھوڑا عمل

**fasad عقیدہ والے کے کثیر عمل سے بذریعہ کر ہے**

**۵۷۵- حدیث:** عمل قلیل سنت کے ساتھ اس عمل کثیر سے بہتر ہے جو بدعت کے ساتھ ہو (وجہ ظاہر ہے کہ عمل کے کامل ہونے میں صحت اعتقاد شرط ہے تو فساد اعتقاد کے ساتھ ضرور وہ عمل ناقص ہو گا)۔

**فائدہ:** بعض لوگ جو بعض مبتدع صوفیوں کو کثرت اور ادواشغال واذکار میں دیکھ کر خوش اعتقاد علماء یا عوام پر ان کو ترجیح دیتے ہیں اس حدیث میں ان پر رد ہے۔ یہ حدیث بھی حدیث بالا کے قریب قریب ہے۔

### اعمال باطنی کو عبادت نہ سمجھنا غلطی ہے

**۵۷۶- حدیث:** اپنے قلوب کو مرآقبہ کی عادت ڈالو (یعنی بندہ کی طرف اللہ تعالیٰ کے رقیب و نگران ہونے کا دھیان رکھا کرو، و کذا قال العزیزی وہو المذکور فی قوله تعالیٰ ان الله کان عليکم رفقیاً۔

اور فکر و عبرت کی کثرت کیا کرو (فکر کا حاصل و اقطاعات آخرت کو سوچنا جس سے اعمال و احوال کی اصلاح ہو اور عبرت آیات قدرت کو سوچنا جس سے معارف و علوم میں ترقی ہو)

**فائدہ:** معلوم ہوا کہ یہ اعمال باطنی بھی عبادات ہیں بد لیل مامور ہے ہونے کے لیے اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ بعض آدمی بعض بزرگوں کو عبادات جوارح میں کم مشغول دیکھ کر یہ رائے قائم کر لیتے ہیں کہ یہ عبادت کم کرتے ہیں اور اس لئے ظاہری عابد کو ان پر ترجیح دیتے ہیں یہ غلطی ہے کیونکہ وہ ان اعمال باطنی میں زیادہ مشغول ہیں اور یہی عبادت ہے۔

### حرف الغین الْمُجْمَه

#### مشغلہ قوالي کے نقصانات

۷۷۵- حدیث: گانا قلب میں نفاق کو ایسا اگاتا ہے جیسا پانی تکاری کو اگاتا ہے (اور اس کے مقابل ایک روایت میں یہ ہے کہ ذکر ایمان کو ایسا اگاتا ہے جیسا پانی کھٹی کو اگاتا ہے کہذا قال الحفنی اس مقابلہ سے اس نفاق کی تفسیر مفہوم ہو سکتی ہے تقریباً اس کی یہ ہے کہ نصوص سے معلوم ہوتا ہے کہ ایمان کا جیسے ایک درجہ یہ ہے کہ بجز ق تعالیٰ کسی کو معبود نہ سمجھے وہ نص یہ ہے کہ قرآن مجید میں وارد ہے لا یشرک بعبدا ریدہ احداً اس شرک کی تفسیر ایک حدیث میں ہے یورانی..... اور ظاہر ہے کہ شرک مقابل ہے ایمان کا اور ریاء میں قصد ہوتا ہے غیر اللہ کا توجہ قصد غیر اللہ مقابل ہوا ایمان کا تو اس سے معلوم ہوا کہ ایمان کا کمال یہ ہے کہ غیر اللہ کا قصد نہ کرے اور اسی مقام سے صوفی نے لاَللَّهِ إِلَّا اللَّهُ كَيْ تَقْسِيرُ لَا مَقْصُودُ لَا اللَّهُ سَبَبُهُ كَيْ ہے پس ایمان کی تفسیر یہ ہوئی کہ غیر اللہ کا قصد نہ ہو تو نفاق جو اس کا مقابل ہے اس کی تفسیر یہ ہو گی کہ غیر اللہ کا قصد ہو پس حدیث کا حاصل یہ ہوا کہ جیسے ذکر سے توجہ الٰہ اللہ برہنی ہے اسی طرح غناء سے توجہ الٰی غیر اللہ برہنی ہے اور یہ امر مشاہد ہے حتیٰ کہ اگر غناء کے بعض افراد مباح بھی ہوں مگر اس کی کثرت میں بھی یہ خاصیت ضرور ہے باقی یہ کہ اس کا نام نفاق رکھا کفر یا شرک نہیں رکھا تو اس کی وجہ تشبیہ خاص ہے کہ جیسے نفاق میں اظہار ہوتا ہے ایمان کا اور اخفاء ہوتا

ہے کفر کا اسی طرح یہاں اظہار ہے توجہ الی اللہ کا اور باطن ہے توجہ الی غیر اللہ کا) فائدہ: اور یہ ایک ایسی بات ہے کہ اگر اس میں غور کیا جائے تو کوئی سماں کا شغل نہ کرے گو کوئی مفتی اباحت ہی کا فتویٰ دے دے کیونکہ اصل سر ما یہ صوفی کا یہ توجہ الی اللہ ہے اور سماں کے شغل سے وہی بر باد ہو جاتا ہے اس کے بعد دوسرا بحث اس کے جواز و عدم و جواز و شرائط جواز کی ہے احترنے اس کی کافی تحقیق اپنے رسالہ حق السماں اور رسالہ السنتۃ الجلییہ میں کروی ہے باقی بعض روایات میں جو نکاح وغیرہ کے موقع پر وارد ہوا ہے یا بعض الہ طریق سے منقول ہے وہ شغل نہیں ہے شرائط کی رعایت کے ساتھ احیاناً منقول ہے وہ معین نہیں جیسے کوئی تیزدواج اغذہ مصلح کے ساتھ گاہ گا استعمال کی جائے اس کا اثر ظاہر نہیں ہوتا لیکن اگر کثرت کرے وہ مصلح بھی اثر کے لئے مانع نہیں ہو سکتا آگے حرف فا کی اول حدیث میں جو نکاح میں دف اور صوت کی اجازت آتی ہے اس سے تعارض کا شبہ بھی رفع ہو گیا۔

### حرف الفاء

## غناہ کی اباحت پر استدلال کا ابطال

۵۷۸- حدیث: حلال و حرام (یعنی نکاح و زنا) کے درمیان فرق یہ ہے کہ نکاح میں دف اور صوت ہوتی ہے (مراد اعلان ہے کہ عادة و شرعاً نکاح میں ہوتا ہے اور زنا میں نہیں ہوتا اور مقصود اس عادت کی تغییر ہے یعنی نکاح میں اعلان ہونا چاہئے جس کا ادنیٰ درجہ دو مرد یا ایک مرد اور دو عورتوں کا سنا ہے۔

فائدة: بعض نے صوت کو غناہ مجموع کر کے اس سے غناہ کی اباحت پر تمکن کیا ہے لیکن اول تو اس کی کوئی دلیل نہیں ممکن ہے صوت سے مراد نکاح کے سامان میں بول چال کرنا ہو کہ اکثر ایسی تقریبات میں بول چال بلند آواز سے کرنے کی عادت ہے کما ذہب الیه الحفنی حيث قال و الصوت ای رفع الصوت فی قضاء حوانج النکاح و لیس المراد رفع الصوت بالتفنی اذا التفنی

مذموم لامطلوب اہ اور اگر غناہ مراد مان لیا جائے تو مطلق غناہ کی اباحت سے ہر غناہ کی اباحت لازم نہیں آتی پس جس غناہ میں مفاسد مانع جواز پائے جائیں گے اس کی اجازت نہ ہوگی نیز چونکہ علت نہیں کی مفاسد ہیں تو اگر کسی خاص طرز سے ضرب دف میں وہ مفاسد پائے جائیں گے تو دف سے بھی منع کر دیا جائے گا اس لئے فتحاء نے دف میں تطریب کو منع فرمایا ہے صرف اس پر بلا کسی قانون کے ہاتھ مار دینا اعلان کے لئے مباح ہے اور اصل مطلوب اعلان ہے خواہ کسی طریق جائز سے ہوشلا غربال ہی بجادی نے سے ہو یا زبانی اعلام عام کے واسطے ہے۔

### اولیاء کی نرمی سختی میں معتبر ضمین کی غلطی

۵۷- حدیث: آسمان میں دوفرشتے ہیں ان میں سے ایک سستی کی فرمائش کرتے ہیں اور دوسرے نرمی کی (یہ فرمائش دونوں جگہ یا حقیقت ہے کہ من جانب اللہ جس خدمت پر مامور کئے جاتے ہیں اس میں اپنے اعوان کو شدت یا نرمی کا امر فرماتے ہیں کیونکہ وہ خود وحی سے ایسے ہی خدمات پر مامور کئے جاتے ہیں جس میں شدت یا نرمی متفضلے حکمت ہوتی ہے اور یا یہ کہ کنایہ ہے ان کے طبائع کی فطری شدت ولین سے جس میں انتقال ہوتا ہے معنی حقیقی مژوم سے لازم کی طرف گو معنی حقیقی یعنی امر کا تحقق نہ ہو جیسے طویل التجاد سے انتقال ہوتا ہے طول قامت کی طرف گو بجاد کا تحقق بھی نہ ہو) اور دونوں صواب پر ہیں (کیونکہ وہ موقع اسی کے مناسب ہوتے ہیں)۔

ان میں ایک جب تک علیہ السلام ہیں (جو اکثر زوال عذاب وغیرہ کے انتظام کے لئے مامور ہوتے ہیں) اور دوسرے میکا تک علیہ السلام ہیں جو اکثر بارش وغیرہ کے اہتمام کے لئے مامور ہوتے ہیں) اور (جیسے ان دو شانوں کے دوفرشتے ہیں اسی طرح ان ہی دو شان کے) دونبی ہیں ایک نرمی کا امر فرماتے ہیں دوسرے شدت کا (اس میں بھی وہی دونوں اختیال ہیں) اور دونوں صواب پر ہیں (اس لئے کہ اگر وحی سے ایسا کرتے ہیں تو وحی کا صواب قطعی ہوتا ظاہر ہے اور اگر اجتہاد سے ایسا کرتے ہیں تو جب تک اجتہاد سے وحی مانع نہ ہو تو وہ اجتہاد بھی واجب ا عمل ہے) اور وہ (دونبی) ابراہیم

علیہ السلام اور نوح علیہ السلام ہیں (کہ اول آمر بالین ہیں اور دوسرے آمر بالشدت) اور (ان ہی دو شان کے) میرے دو صحابی ہیں ایک نبی کا امر کرتے ہیں اور دوسرے شدت کا (اور) وہ (دونوں) ابو بکرؓ و عمرؓ ہیں (جن کی نبی و شدت معلوم و مشہور ہے)۔

**فائدہ:** ختنی نے فرمایا ہے کہ مقصود اس حدیث سے اس طرف اشارہ فرمانا ہے کہ حضرت ابو بکرؓ و حضرت عمرؓ دونوں انبیاء علیہ السلام اور ملائکہ علیہم السلام کے اوصاف میں سے ایک ایک وصف کے ساتھ موصوف ہیں اور دونوں مصیب ہیں کیونکہ شدت اس موقع پر ہے جہاں لین مناسب نہیں اور لین ایسے موقع پر ہے کہ وہاں شدت مناسب نہیں اس میں کہتا ہوں کہ ابھی مدلول حدیث کا صاف نہیں ہوا کیونکہ اصحابت کی جو علمت انہوں نے بیان کی ہے اس پر یہ سوال وار ہوتا ہے کہ اس تقدیر پر پھر اختلاف شان کی کیا وجہ کیونکہ شدت کے موقع پر سب ہی کو شدت کی ضرورت ہے اور نبی کے موقع پر سب ہی کو نبی کی ضرورت ہے اس لئے میرے نزدیک تقریر مقام کی یہ ہے کہ اس میں تو سب متفق ہیں کہ نبی کے موقع پر نبی کی جائے اور شدت کے موقع پر شدت مگر اختلاف اس میں ہے کہ ایک ہی موقع میں اختلاف طبائع سے اس میں اختلاف رائے ہو جاتا ہے کہ یہ موقع نبی کا ہے یا شدت کا جیسے اسارا ی بد رکاواقعہ ایک ہی واقعہ ہے مگر حضرت صدیقؓ اور حضرت عمرؓ کی رائے فدیہ قتل میں مختلف ہو گئی اور ایسا اختلاف محل اجتہاد میں ہو سکتا ہے تو شیخین کا اختلاف یقیناً اسی قسم کا ہو سکتا ہے باقی عینہن یا ملکیں کا اختلاف اگر وہ بھی اجتہاد فرماتے ہوں تب تو یہ تقریر وہاں بھی جاری ہو سکتی ہے اور اگر وہ اجتہاد نہ فرماتے ہوں بلکہ ان کا ہر اختلاف وحی سے مسبب ہو تو تشبیہ کا مقصود مطلق اختلاف ہو گا خاص اختلاف نہ ہو گا اور تقریر یہ ہو گی کہ شیخین کے ان اوصاف پر اعتراض و شبہ نہ کیا جائے کیونکہ سنت الہیہ جاری ہے کہ مقبولین کا رنگ مختلف بنایا ہے سو اصحاب وحی کے رنگ کا اختلاف تو وحی کے اختلاف سے ظاہر ہوتا ہے اور غیر اصحاب وحی کے رنگ کا اختلاف اجتہاد کے اختلاف سے ظاہر ہوتا ہے اب وہ سوال باقی نہیں رہا اور یہاں سے اختلاف مذاق اولیاء کے متعلق بڑا مسئلہ ہے ہوا کہ اسی طرح اولیاء کے

مزاج مختلف ہوتے ہیں اور اس اختلاف پر بعض نادان اعتراض کیا کرتے ہیں مثلاً یہ کہ کیسے بزرگ ہیں کہ فلاں امر ثقل پر سختی نہیں کی یا کیسے بزرگ ہیں کہ فلاں امر خفیف پر سختی کرنے لگے۔ اس حدیث سے ان مفترضین کی غلطی واضح ہو گئی جس کا حاصل یہ ہے کہ نیت سب کی اصلاح ہی ہے آگے مزاج کے اختلاف سے رائے کا اختلاف ہو جاتا ہے ایک کے نزدیک نرمی طریقہ ہے اصلاح کا دوسرا کے نزدیک سختی طریقہ ہے اصلاح کا۔ مجھ کو اس مقام پر مولانا محمد علی مونگیری خلیفہ مولانا شاہ فضل الرحمن رحمۃ اللہ علیہما کا مقولہ یاد آ گیا فرماتے تھے کہ بعض لوگ مولانا پر تیز مزاجی کا اعتراض کرتے تھے یوں نہیں سمجھتے کہ اللہ تعالیٰ نے ابتداء ہی سے اپنے بندوں کو مختلف المزاج پیدا کیا ہے پھر اس کے بعد بعض کو مقبول بنادیا تو مقبولیت کے بعد مزاج فطری تو نہیں بدلتا اس لئے بعض مقبولین نرم ہوتے ہیں بعض تیز ہوتے ہیں آہ۔

### صوفیہ کی بصیرت اور اعمال کے حدود

**۵۸۰- حدیث:** وضو میں بھی اسراف ہوتا ہے اور ہر چیز میں اسراف ہوتا ہے۔  
**فائزہ:** اسراف کی حقیقت ہے حدود سے تجاوز اور شریعت نے ہر چیز کے حدود مقرر کر دیئے ہیں ان حدود سے جب تجاوز ہوگا اسراف ہو جائے گا حتیٰ کہ وضو جو کہ عبادت ہے جس کے متعلق یہ شبہ ہو سکتا ہے کہ عبادت تو امر مطلوب ہے اس میں جتنی بھی زیادتی ہو جائے وہ عبادت میں ترقی ہے تو اس میں کیا حرج ہے اس لئے تمثیل میں وضو کا ذکر فرمایا اور یہ بھی احتمال ہے کہ چونکہ ایک واقعہ میں وضو ہی کی نسبت پوچھا گیا تھا اس لئے وضو کا ذکر کیا گیا وہ واقعہ سوال و جواب کا ابن ماجہ میں مذکور ہے کافی جمع الغوائد باب الاستئشاق عن ابن عمر و بن العاص اور ہر حال میں منتظر کا حکم یہ ہے کہ اگر وہ عبادت ہے مگر اس کے حدود میں مثلاً ہر عضو کو تین بار دھونا یہ حد ہے اسی طرح ایک بار دھون کر کے دوسرا بار دھون کرنا اس کے لئے ایک حد ہے کہ پہلے وضو سے کچھ عبادت ادا کر لی ہو پس چوتھی بار قصد اکسی عضو کا دھونا یا بلا کسی فعل کسی عبادت کے

دوسری بار وضو کرتا یہ حد سے تجاوز اور اسرا ف ہو گا اور از اس میں یہ ہے کہ ہر چیز اپنی خاصیت کے لئے مطلوب ہے اور خاصیت کے ترتیب کے خاص شرائط ہوتے ہیں حدود بھی مختلف شرائط ہیں پس حدود سے تجاوز کرنے میں وہ خاصیت ظاہر نہ ہو گی تو وہ مفید نہ ہو گی اس لئے کالعدم ہو گی جیسے نسخہ میں اجزاء دوائیے کے خاص اوزان ہوتے ہیں اگر کوئی یہ سمجھ کر کہ جب تین ماشہ میں یہ فائدہ ہے تو ایک تو لہ میں زیادہ نفع ہو گا مقدار دوا کی بڑھائے ظاہر ہے کہ وہ نفع مرتب نہ ہو گا عجب نہیں کہ مضر ہو جائے پس اس حدیث میں اس غلطی کا رفع ہے کہ اکثر لوگ اسرا ف کو اموال کے ساتھ خاص سمجھتے ہیں پس یہ لوگ جب بعض اکابر (المراد بہ مراد مولانا فرید الدین والد مولانا رفیع الدین ناظم مدرسہ دارالعلوم دیوبند یہی ابتداء ہامنہ ۱۲) کی حکایت سنتے ہیں کہ ان سے کوئی کلام کرتا تو وہ نگاہ اٹھا کر بھی نہ دیکھتے تھے کسی نے وجہ پوچھی تو فرمایا وہ قسم کے لوگ ہیں کہ بعض کو تو پہچانتا ہوں تو ان کی آواز بھی پہچانتا ہوں اور جن کی آواز نہیں پہچانتا تو ان کی صورت بھی نہیں پہچانتا تو نگاہ اٹھا کر دیکھنا ایک فضول حرکت ہے تو ایسی حکایات سن کر اس کو غلو پر محمول کرتے ہیں حالانکہ قرآن مجید میں خود نگاہ اٹھانے کی ایک ایسی قسم کی ممانعت موجود ہے جو ظاہر امباح ہے چنانچہ ارشاد ہے لاتمدن عینیک الی ما متعنا به ازو اجا منہم الایہ نیز یہ معرض بھی غالباً کثرت کلام کو مکروہ سمجھتے ہوں گے تو کلام اور نظر میں فرق کیا ہے ویوئندہ ما حکی القشیری عن داؤد الطائی انه دخل عليه بعضهم فجعل ينظر اليه فقال اما علمت انهم كانوا يكرهون فضول النظر كما يكرهون فضول الكلام و پس اس حدیث میں یہ بات بتلا دی گئی کہ جس طرح اموال میں اسرا ف ہوتا ہے اسی طرح اعمال میں بھی حتیٰ کہ طاعات میں بھی اس لئے وضو کی تمثیلایا اقتداء للمقام ذکر فرمایا اور تعیم حکم کے لئے فی کل شئی اسرا ف بھی فرمادیا البتہ جو چیزیں بالذات مطلوب ہیں ان میں کوئی حد نہیں جیسے ایمان کہ ہر حال میں ہر وقت میں ہر درجہ میں مطلوب ہیں اسی لئے عزیزی نے یہ قید لگائی کہ یتالی فی الراسراف اور ان حدود کو حضرات صوفیہ سب

سے زیادہ سمجھتے ہیں حتیٰ کہ بعض اوقات عبادات زائدہ سے منع کر دیتے ہیں جو اہل ظاہر کو تجرب میں ڈال دیتا ہے مگر وہ بصیرت سے تجویز کرتے ہیں۔

### حرف القاف

## موت کی عقلی محبت کافی طبعی محبت وافی ہے

۵۸۱- حدیث: اللہ تعالیٰ نے (حدیث قدسی میں) ارشاد فرمایا کہ جب میرا بندہ مجھ سے ملنے کو محبوب رکھتا ہے میں اس سے ملنے کو محبوب رکھتا ہوں اور جب وہ مجھ سے ملنے کو ناگوار سمجھتا ہے تو میں اس سے ملنے کو ناگوار سمجھتا ہوں اور ایک حدیث میں اس مضمون کے بعد یہ ہے کہ حضرت عائشہؓ نے یا آپؐ کی بیویوں میں سے کسی بی بی نے عرض کیا کہ ہم موت کو ناگوار سمجھتے ہیں اور حضرت عائشہؓ کی ایک روایت میں یہ بھی ہے (جیسا کہ اس حدیث کے اخیر میں مذکور ہے) کہ اللہ تعالیٰ سے ملنے سے قتل موت ہوتی ہے (تو اللہ تعالیٰ کی لقاء کی رغبت کے لوازم میں سے ہے کہ موت سے کراہت و ناگواری نہ ہو جب اس سے ناگواری ہوئی تو پھر اللہ تعالیٰ سے ملنے سے رغبت نہ ہو گی تو پھر ہم میں کوئی بھی ایسا نہ ہوا جس کو حب لقاء حق نصیب ہو تو اس بناء پر ہم سب خارہ میں ہوئے) حضور نے فرمایا کہ یہ بات (اس طرح) نہیں بلکہ (واقع یہ ہے کہ) جب مومن کے مرنے کا وقت قریب آتا ہے تو اس کو حق تعالیٰ کی رضا مندی اور (مومن کے لئے جو) سامان کرامت (اس نے مہیا فرمایا ہے اس) کی بشارت دی جاتی ہے پس (اس وقت) اس (مومن) کے نزدیک آگے آنے والے عالم سے زیادہ کوئی چیز محبوب نہیں ہوتی اس لئے وہ حق تعالیٰ سے ملنے کو محبوب رکھتا ہے اور حق تعالیٰ اس کے ملنے کو محبوب رکھتے ہیں اور جب کافر کے مرنے کا وقت قریب آتا ہے تو اس کو حق تعالیٰ کے عذاب اور سزا کی خبر دی جاتی ہے پس (اس وقت) اس (کافر) کے نزدیک آنے والے عالم سے زیادہ کوئی چیز ناگوار نہیں ہوتی اس لئے وہ حق تعالیٰ سے ملنے کو ناگوار سمجھتا ہے اور حق تعالیٰ اس سے ملنے کو ناگوار سمجھتے ہیں۔

**فائدہ:** بہت سے بزرگوں نے اس رغبت و کراہت کی یہ تاویل کی ہے۔  
 احباب عبدی نقائی بان عمل عمل الحب لمحبوبہ عند لقاءہ و  
 ذالک بامثال الاوامر والتواہی احبت لقاءہ ای ہیئتات له الا کرام  
 العظیم كما یہشی المحب لمحبوبہ الشئ العظیم اذا جاءه و فلیس  
 المراد من الحديث ان الانسان یحب الموت اذا لطبع البشري جبل  
 علی حب الحیة الاماقل و کرہ لقاءی بان عمل من یکرہ لقاء شخص  
 و ذلك بارتکاب المعاصی کذا قال الحفنی و نحوه قول العزیزی۔  
 جس کا حاصل یہ ہے کہ یہ رغبت و کراہت عقلی ہے لیکن دوسری روایت میں جو  
 جواب خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے دیا ہے اس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ یہ حب  
 و کراہت طبی ہے مگر موت کے قریب ہے ممکن ہے کہ جواب مذکورہ بالا کے وقت اس  
 دوسری روایت پر نظر نہ ہو تو حاصل مقام یہ ہوا کہ حالت حیات میں حب طبی ہونا لوازم  
 میں سے نہیں گو بعض کو میسر ہو جائے اور قرب موت میں لازم ہے تو بزرگوں سے جو  
 دونوں حالتیں منقول ہیں موت سے خوف طبی بھی اور حب طبی بھی دونوں میں سے  
 کوئی حالت نقص کی نہیں اور طبعی نور علی نور ہے۔

### ان اہل نسبت کی شان جو اہل افادہ نہیں ہیں

**582- حدیث:** اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا جلوگ میری عظمت کی وجہ سے  
 باہم محبت رکھتے ہیں (یعنی ان میں سے ہر شخص دوسرے کے ساتھ اس لئے محبت کرتا  
 ہے کہ اس کو اللہ تعالیٰ سے تعلق ہے جو باعظمت ہے اور ایسے باعظمت سے تعلق رکھنے  
 والا قابل محبت کے ہے مطلب یہ کہ نسبت مع اللہ سب ہے محبت کا جس کا حاصل حب  
 فی اللہ کی اعلیٰ قسم ہوئی کیونکہ اس کی ایک قسم یہ بھی ہے کہ مدار محبت اعمال صالح ہوں اور  
 نسبت مع اللہ سب اعمال میں اعلیٰ ہے اس لئے اس بنا پر جو محبت ہوگی وہ حب فی اللہ  
 کی اعلیٰ قسم ہوگی) ان کے لئے نور کے نمبر ہوں گے جن پر انبیاء و شہداء رشک (یعنی  
 تمبا) کریں گے (کہ کاش ہماری بھی یہی حالت ہوئی گونبوت و شہادت کا درجہ اس

سے بھی بڑا ہے مگر یہ تنہا ایک خاص وجہ سے ہو گی کہ یہ لوگ مشقت حساب سے بچے ہوں گے اور حضرات انبیاء علیہم السلام سے گوخدان کے متعلق کوئی حساب نہ ہو گا مگر امت کے معاملہ کے متعلق سوال وارد ہے اور شہداء سے بھی گو حساب نہ ہو گا لیکن بعض ریا کا رشیداء کے محسپہ کو دیکھ کر مغلص شہداء کو بھی خوف حساب ہو گا اور یہ جماعت جس کا ذکر متن حدیث میں ہے حساب اور خوف حساب دونوں سے محفوظ ہو گی جیسا کہ شرح کی حدیث میں وارد ہے اور اس میں اس کی بھی تصریح ہے کہ یہ لوگ انبیاء و شہداء سے درجہ میں کم ہوں گے اور بناء غبطة کی بھی تصریح ہے کہ ان کو کسی قسم کا خوف نہ ہو گا اور گو آیت میں خوف کی لفظ جمع مقبولین کے لئے عام ہے مگر خاص ان کے حق میں آیت کی تلاوت فرمانا اس اعتبار سے ہے کہ لفظ خوف کے دو درجے ہیں ایک خاص خوف کی لفظ ایک مطلق خوف کی لفظ تو پہلے درجہ کے اعتبار سے تو اس کے مصدق سب مقبولین ہیں مگر دوسرے درجہ کے اعتبار سے اس کے مصدق صرف بعض ہیں آپ نے اس دوسرے درجہ کے اعتبار سے آیت کی تلاوت فرمائی۔)

**فائزہ: ۱۔** جو صفت اس جماعت کی متن او شرح کی حدیث میں فرمائی گئی ہے اس کا مصدق صاف طور پر صوفیہ کی وہ خاص جماعت معلوم ہوتی ہے جو اہل نسبت ہیں مگر گنام ہیں اور غلبہ عشق سے اپنے کام میں لگے ہیں افادہ کی طرف زیادہ توجہ نہیں رکھتے اور اس لئے صاحب سلسلہ نہیں کیونکہ اگر صاحب سلسلہ ہوتے تو ان سے ان کے تابعین کے متعلق سوال ہوتا جیسے حضرات انبیاء علیہم السلام سے ہو گا پس یہ جماعت گو فضیلت میں اول درجہ نہیں مگر بے خطر ہیں اسی لئے بعض حضرات سے اس حالت پر مسرت منقول ہے کما قیل۔

احمد تو عاشقی بمشیخت تراچہ کار      دیوانہ باش سلسلہ شد شد نشد نشد  
کما قیل

عاشقان را بآقیامت روز محشر کار نیست      عاشقان راجت متأشانے جمال یار نیست  
پس مدار فضیلت کا اجراء سلسلہ پر نہیں گو فضیلت اس میں ہے مگر اللہ تعالیٰ نے ہر ایک کو وہ عطا کیا جو اس کے مناسب ہے پس ایسی جماعت سے بھی محبت رکھنا چاہئے

اعتراض نہ کرنا چاہئے کہ کسی کو فائدہ نہیں پہنچاتے۔

تتمہ: اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ میری محبت ایسے لوگوں کے لئے واجب اور لازم ہو چکی (یعنی اس میں کوئی شک نہیں رہا کہ مجھ کو ان سے محبت ہے) جو میرے لئے باہم محبت کرتے ہیں اور جو میرے لئے باہم ایک دوسرے کے پاس بیٹھتے ہیں (تاکہ ایک کو دوسرے سے علمی نفع ہو) اور جو میرے لئے باہم ایک دوسرے کے لئے خرچ کرتے ہیں اور جو میرے لئے آپس میں ایک دوسرے سے ملتے ہیں۔

فائدہ: تھا بہ تو ان میں اور مذکورین حدیث سابق میں مشترک ہے اس کے بعد دوسرے صفات ان میں مابہ الامتیاز ہیں جن کا حاصل باہم تعلقات افادہ کا جاری ہونا ہے کیونکہ باہم بیٹھنا اور باہم ملاانا اور ایک دوسرے کو کچھ دینا بدوں تعلقات کے نہیں ہو سکتا اور تعلقات جو دین میں مقصود ہیں وہ افادات دینیہ کے لئے ہیں اسی بنا پر علامہ حنفی نے متألیفین کی شرح میں کہا ہے لخوب علم اور قرآن بخلاف محبت کے کہ بعد سے بھی ہو سکتی ہے اور اس کے لئے افادہ بھی لازم نہیں چنانچہ ظاہر ہے اور اس کی بھی وہی فضیلت ہے چنانچہ مخلوٰۃ باب الحب فی اللہ میں شیخین کی روایت سے حدیث ہے عن ابن مسعود قال جاء رجل الى النبی صلی اللہ علیہ وسلم وقال يا رسول

الله كيف تقول في رجل احب قوما ولم يلحق بهم فقال المرأة مع من احب اه  
پس حاصل اوصاف اس جماعت کا باہمی افادہ واستفادہ ہو۔ اس اعتبار سے ان کی شان جماعت سابقہ کی شان کے مقابل ہوئی اور یہ مقابل افادہ و عدم افادہ باعتبار غالبہ کے ہے یعنی ایک پرشان افادہ کی غالب ہے دوسرے پر غالب نہیں اور ظاہر ہے کہ جماعت اہل افادہ غیر اہل افادہ سے افضل ہو گی پس یہ جماعت پہلی جماعت سے افضل ہو گی لیکن ظاہر ہے کہ تعلقات میں خطرات بھی ہوتے ہیں پس دونوں جماعتوں کا مجموعہ اس شعر کا مصدقہ ہے

بدریا در منافع بے شمار است      اگر خواہی سلامت برکنار است  
لیکن اللہ تعالیٰ نے ہر ایک کی جدا حالت اور جدا استعداد بنائی ہے ہر ایک کے لئے خاص شان اس کے مناسب اور قرین مصلحت و حکمت ہے و لنعم مادیل م

بگوش گل چخن گفتہ کہ خندان است      بعد لیب چہ فرمودہ کہ نالاں ست  
اور بعض جماعتیں خاص خاص وقت میں دونوں شانوں کی جامع ہوتی ہیں  
چنانچہ علامہ حشمتی نے متجلسین کی شرح میں ایک عارف کی حکایت لکھی ہے۔

کان بعض العارفین الملازم للخلوة فجائه بعض افراده خرج له  
و جالسه و تحدث معه ثم يقول له ما خرجهت لک الالعلمي بانه  
افضل من خلوتی لا نہ یہ خلنا فی سلک المتجلسين فی الله اه

### نجز و عصر کے بعد ذکر کا اہتمام خاص

۵۸۳- حدیث: اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا اے ابن آدم تھوڑی دری بعد نجز  
اور بعد عصر میرا ذکر کر لیا کہ میں ان دونوں کے درمیان (یعنی نجز سے عصر تک اور پھر  
عصر سے نجز تک جس میں سارا ہی دن اور رات آگئی) تیرے لئے کافی ہو جاؤں گا  
(یعنی ہر قسم کی صلاح و فلاح بدؤں اکتساب تجھ کو عنایت کروں گا یعنی طرفین کی درستی  
سے وسط کو میں خود درست کر دوں گا)۔

فائدہ: اکثر اہل طریق کا معمول ہے کہ ان دونوں وقتوں میں خلوت اور ذکر کا  
خاص اہتمام و رعایت رکھتے ہیں پھر ان میں سے بھی نجز کے بعد اہتمام میں فقهاء  
و مجتہدین بھی خصوصیت کے ساتھ تتفق ہیں چنانچہ امام مالک سے مدونہ میں منقول ہے کہ  
فرض نجز کے بعد طلوعِ مشیں تک کرنا کروہ ہے میں نے نافع مولیٰ ابن عمر اور موسیٰ بن  
میسرہ اور سعید بن ابی ہند کو دیکھا کہ نماز نجز کے بعد تھوڑی دری بیٹھتے تھے (جیسے اب بھی نماز  
اور دعا کے درمیان اور ادا کا معمول ہے) پھر ذکر کے لئے متفرق ہو جاتے تھے اور ان میں  
سے کوئی ایک دوسرے سے بات چیت نہ کرتے تھے یعنی ذکر اللہ میں مشغول ہونے کی وجہ  
سے اہ (صفحہ ۱۱۹ جلد ا) اور دوستار میں کہا گیا ہے کہ بعد نماز نجز کے طلوعِ مشیں تک اور بعض  
نے کہا ہے کہ آفتاب بلند ہونے تک بات چیت کرنا کروہ ہے (صفحہ ۳۹۶ جلد ا)

### جد بات حق کی بابت قول کی اصل

۵۸۴- حدیث: تھوڑی توفیق زیادہ عقل سے بہتر ہے (کیونکہ اگر عقل ہواور

تو فیق نہ ہو تو اس عقل سے بھی ممتنع نہیں ہو سکتا مثلاً خیر و شر کی عقل ہے لیکن بندوں تو فیق کے نہ خیر کو حاصل کر سکتا ہے نہ شر سے بچ سکتا ہے۔ بخلاف اس کے کہ تو فیق بھی ہو گو عقل کامل نہ ہو مگر ضروری وجہ بھی اس کا نافع ہوتا ہے کہ اس خیر کو حاصل کرے گا اور شر سے بچے گا) اور صرف امر دنیوی میں عقل موجب مضرت ہے (کیونکہ اس سے انہاک فی تحریص الدنیا پیدا ہو گا جیسا کفار یا اشہا کفار کی حالت دیکھی جاتی ہے) اور امر دنیا میں عقل موجب مسرت ہے (کیونکہ اس سے دین حاصل کرے گا جو اصلی مسرت ہے)۔

**فائدہ:** یہ اس مضمون کی اصل ہے جو صوفیہ میں مشہور ہے جذبۃ من جذبات الحق خیر من عمل انتقیلين اس جذبہ کا حاصل وہی تو فیق ہے اور اس حدیث سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اہل اللہ کا دنیا کے نشیب و فراز و تدبیرات دقیقة سے واقف نہ ہو ناعلامت نفس عقل نہیں بلکہ کمال عقل مقصود ہے۔

## خاص بندوں پر راز تقدیر ظاہر ہونے کا امکان

**۵۸۵-حدیث:** تقدیر کا مسئلہ اللہ تعالیٰ کا راز ہے سوال اللہ تعالیٰ کے راز کو افشا

مت کرو (اگر تم اس پر مطلع بھی ہو جاؤ تب بھی عام طور پر اس کو ظاہر مت کرو)۔

**فائدہ:** اگر یہ حدیث ثابت ہو تو اس سے دو امر مستفادہ ہوتے ہیں ایک مفہوم آپکی منظوقاً اول یہ کہ مسئلہ قدر کا بعض پر منکشف ہو سکتا ہے ورنہ افشاء سے نبی کی حاجت نہ ہمی جب اکشاف نہ ہوتا تو اظہار ہی پر قدرت نہ ہوتی پھر نبی کی کیا حاجت تھی یعنی ایسا اکشاف کہ صاحب اکشاف کو اس میں شبہ و وسوسة نہ ہو بالکل قناعت وطمینان ہو جائے گوا جمالاً ہی ہو اور بزرگوں نے جو فرمایا ہے کہ دنیا میں اس کا اکشاف ممتنع ہے مراد اس تفصیلی ہے پس کوئی تعارض نہیں بلکہ یہ تفصیلی کے اکشاف کو بعض نے آخرت میں سکھنے تھی ہے کہ بعد اطلاع کے اس کا افشاء عام جائز نہیں اور اس عدم جواز کی وجہ یہ نہیں کہ اس کے حق ہونے میں کوئی امر واقع میں موجب اشکال ہے حقائق مامور بہا میں ایک

حقیقت بھی ایسی نہیں بلکہ اس کی وجہ یہ ہے کہ عقول متوسط کو اس میں ایسے اشکالات پیدا ہوتے ہیں کہ ان کے حل کے لئے بیان کافی نہیں بلکہ نور بصیرت کی ضرورت ہے جو عامہ میں مفقود ہے۔ اس لئے ان کو اس میں شبہات پیدا ہوں گے اور اندر یہ شے گمراہی کا ہے اس لئے عامہ کو اعتماد اجمالي کا امر کیا جائے گا اور خوش سے نبی کی جائے گی حاصل یہ کہ معروف میں نقض نہیں عارف میں نقض ہے جیسے قرآن مجید محل ریب نہیں کفار محل ریب ہیں۔ اسی بناء پر قرآن مجید کے حق میں لا ریب فیہ فرمایا ہے اور کفار کے حق میں ان کتم فی ریب فرمایا جیسا اسی حکمت نقض فہم کے سبب ارشاد ہوا ہے حدثوا الناس بما یعرفون اتریدون ان یکذب اللہ و رسوله (فر) عن علی مرفوعا و هو فی (خ) موقف (ح) کندا فی الجامع الصغیر حرف الحاء اور یہی حکم ہے اسماء تصوف کا چنانچہ کلام قوم میں منصوص ہے اور یہ حدیث اس کا مأخذ ہو سکتی ہے۔

## حرف الکاف

### تحفہ کی قدر روانی

**۵۸۶- حدیث:** آدمی کے لیے یہ شرکانی ہے کہ جو چیز اس کے سامنے پیش کی جائے اس سے ناخوش ہو (یہ عام ہے مہماں کو اور ہدیہ کو جیسے بعض لوگوں کی عادت ہوتی ہے کہ میزبان جو کھانا پیش کرے اس کو ناک مارتے ہیں اس کی بے قدری اور تحقیر کرتے ہیں) فائدہ: اس حدیث پر پورے عامل حضرات صوفیہ ہیں کہ دوسرا شخص کی خدمت کی بے حد قدر کرتے ہیں اور جہاں رو ہدیہ میں خشونت کا شہر ہوتا ہے اس کا سبب غیرت ہے جس کا نشاء مہدی کا تکبر ہے۔

### پسندیدہ و ناپسندیدہ شہرت

**۵۸۷- حدیث:** آدمی کے لیے یہ شرکانی ہے کہ اس کی طرف الگلیوں سے اشارہ کیا جائے۔

فائدہ: مراد وہ شہرت ہے جو اس کی خواہش سے ہو یا بلا خواہش ہو گئی تھی مگر اس

کو پسند ہوا اور اس پر ناز کرے باقی جو مجاہب اللہ اور اس کے ساتھ ہی یہ اپنے کو اس کا  
اہل نہ سمجھے اور عدم استحقاق کی بناء پر اللہ تعالیٰ کا شکر کرے وہ مراد نہیں بلکہ یہ علامت  
ہے قبول عند اللہ کی کہ اپنے بندوں کے قلوب میں اس کی محبت پیدا کر دی۔

### اہل اللہ کے مصیبۃت میں بتلا ہوئی حکمت

۵۸۸- حدیث: جس طرح ہمارے لیے (یعنی جماعت انبیاء کیلئے) اجر  
مضاعف ہوتا ہے اسی طرح ہم پر بلا بھی مضاعف ہوتی ہے (جیسا ایک دوسری  
حدیث میں وارد ہے سب سے زیادہ اصحاب بلاع حضرات انبیاء ہوتے ہیں پھر ان کے  
بعد جو (اپنے طبقہ میں) افضل ہو پھر وہ جوان کے بعد افضل ہو کذا فی العزیزی۔  
فائزہ: لپس اولیاء کا کسی تکلیف یا مرض میں بتلا ہونا علامت ان کے بعد کی نہیں  
ہے بلکہ قرب کی ہے اور معیار اس کا تسلیم و رضا ہے اور دو اور تیر تسلیم و رضا کے منافی نہیں۔

### عالم کے قدیم ہونے کے بارے میں بعض جاہل صوفیہ کے نشاناء غلط کی تحقیق

۵۸۹- حدیث: اللہ تعالیٰ موجود تھا اور اس کے سوا کوئی چیز موجود نہ تھی  
فائزہ: ۱- یہ نص ہے جمع اجزاء عالم کے حدوث زمانی میں کیوں کہ قدم  
بالزمان میں اللہ تعالیٰ کے وجود کے ساتھ دوسرے کے وجود کی نقی صادق نہیں آتی اور  
چونکہ حدوث بالزمان مستلزم ہے حدوث بالذات کو بھی اس سے اس پر بھی دلالت ہو گئی  
اور اس حدیث میں رو ہے ان مدعاں تصوف پر جو باتیاع فلاسفہ کے عالم کے قدم  
بالزمان کے قائل ہیں اور اعیان ثابتہ کے قدم سے جس کے صوفیہ قائل ہیں خود ہو کر  
میں پڑ گئے یا دوسروں کو ہو کرہ دیتے ہیں حالانکہ اعیان ثابتہ عالم کے وجود علمی الہی کا  
مرتبہ ہے عالم کے وجود حسی کوئی نام نہیں۔

فائزہ: ۲- اور یہی حدیث بخاری کتاب بده اخلاق میں برداشت عمران بن حسین  
ان لفظوں سے وارد ہے۔ قال (صلی اللہ علیہ وسلم) کان اللہ ولم یکن شئی

غیرہ و کان عرشہ علی الماء اور تجوب ہے کہ باوجود صحیح بخاری میں ہونے کے کنوز الحقائق میں حدیث کو حاکم کی طرف کیوں منسوب کیا اور اسی کے ہم معنی دوسرا حدیث کے الفاظ ہیں و لم یکن شیء معه اور ده فی الفتح بقوله و فی روایۃ غیر البخاری ولم یکن شیء معه اور کسی چیز کی معیت منفی ہے تو قبلیت بدرجہ اولیٰ منفی ہے اور بخاری کی ایک روایت میں صریح بھی وارد ہے کان اللہ و لم یکن شیء قبلہ (جمعیع الفوائد)

**فائزہ: ۳۔** بعض لوگوں کو و لم یکن شیء غیرہ کیسا تھوڑا و کان عرش علی الماء فرمانے سے ہو کر ہو گیا ہے کہ اس وقت بھی موجود تھا تو اسکے قدم کے بھی قائل ہو گئے چنانچہ یہ عوی میں نے خود سنائے اور یہ سب جہل ہے اس ہو کر کوئی فتح الباری میں اس طرح دفع کیا گیا ہے۔

و یکون قوله و کان عرشہ علی الماء معناہ انه خلق الماء سابقائم خلق العرش علی الماء وقد وقع فی قصة نافع بن زید الحميری بلفظ کان عرشہ علی الماء ثم خلق القلم فقال اكتب ما هو کائن ثم خلق السموات والارض وما فیهن فصرح بترتيب المخلوقات بعد الماء والعرش اه وقال الحافظ مجد اسطو حکی ابوالعلاء الهمدانی ان للعلماء قولین فی ایہما خلق او لا العرش او لقلم قال والا کثر على

سبق خلق العرش و اختار ابن جریر ومن تبعه الثنائی ۱۵

**فائزہ: ۴۔** لاشی کے عموم میں روح بھی آئی پس اس کا قدم بھی باطل ہو گیا اس میں بھی بعض کو غلطی ہوئی اس لئے تبیہ کردی گئی قشیریہ میں امام ابوالحق اسفرائی کی تقریر سے روح کے تخلوق ہونے کا مسئلہ نکر ابوالقاسم نصیر آبادی کا قبول کرنا مذکور ہے نیزاوی میں ہے قال الواسطی ما احدث الله شيئا اکرم من الروح صرح بان الروح مخلوق (فصل فی بیان اعتقاد هذه الطائفۃ فی مسائل الاصول قریب ختم)

## حرف اللام

اشاعت طریقت میں حرص کی فضیلت

**حدیث: ۵۹۰۔** اگر اللہ تعالیٰ تمہارے ہاتھوں کسی ایک شخص کو ہدایت فرمادے

یہ تیرے لئے تمام ان چیزوں سے بہتر ہے جن پر آفتاب طلوع ہوتا ہے اور غروب ہوتا ہے۔  
فائدہ: اس سے مشانخ کے اس مقولہ کی اصل نکتی ہے کہ شیخ کو اشاعت طریق پر  
حریص ہونا چاہئے اور اصل یہی ہے اور جن بزرگوں پر شان افادہ غالب نہیں ہے۔ وہ  
ایک عارض سے ہے اور وہ عارض غلبہ عشق ہے اس کی تحقیق حرف قاف حدیث قال اللہ  
تعالیٰ لمحاتابون فی جلائی کی شرح میں گذر چکی ہے پس دونوں حدیثوں میں تعارض نہیں۔

بے شرط اعتماد شیخ حق رسیدہ مگر غیر کامل بھی نافع ہوتا ہے

۵۹۱- حدیث: اگر تم میں کوئی شخص کسی پھر کے بارہ میں اپنا گمان نیک

کر لے تو اللہ تعالیٰ اس کو اس سے نفع پہنچادیتے ہیں

فائدہ: پھر سے مراد مجاز اور شخص ہے جو دین میں نافع ہونے کی الہیت نہیں رکھتا  
مگر دین میں مضر بھی نہیں جیسے ہادی حق غیر محقق کہ حق ہونے کے سبب مضر تو نہیں مگر محقق نہ  
ہونے کے سبب نافع بھی نہیں اور نفع کی دو قسمیں ہیں ایک نفع ارشاد و سراسر نفع اعتماد مراد یہا  
نفع اول نہیں کہ وہ موقوف ہے ہادی کے محقق ہونے پر بلکہ دوسرا نفع مراد ہے چنانچہ  
حدیث میں حسن ظن اس طرف مشیر قریب بصرت ہے پس مقولہ مشہورہ پیر من خست  
اعتقاد من بس سوت گویا اس حدیث کا ترجمہ ہے مگر جملہ ہے اس شرح کا تھانج ہے جو میں  
نے کی ہے اور بدلوں اس شرح کے اس میں متعدد غلط فہمیوں کا اندیشہ ہے بعض غلط فہمیوں  
کے لئے اپنے رسالہ تعالیٰ الدین باب پشم موانع طریق فصل دوم کے اخیر سے ایک عبارت  
اس مقولہ کے متعلق نقل کرتا ہوں کہ اس سے بشرع پیر مراد نہیں بلکہ مطلب یہ ہے کہ اگر  
پیر بہت بڑے درجہ کا کامل نہ ہوگر شرح کے خلاف بھی نہ ہو تو یوں سمجھے کہ اگرچہ ان سے  
بڑھ کر اور کامل ہوں مگر میرے لئے یہی کافی ہیں اور میر اعتماد مجھے مقصود تک پہنچادیگا اह۔

### حرف امیم

محفل میں جب کوئی بات کرتا ہو تو دوسرا خاموش رہے

۵۹۲- حدیث: نہیں بیٹھے چند اشخاص کسی مجلس میں پھر ایک دوسرے

کیلے (یعنی اس کے کلام کرنے کے وقت) خاموش نہ ہوا ہو مگر اللہ اس مجلس سے برکت کو سلب کر لیتا ہے۔

**فائدہ:** یعنی ادب جلیس کا یہ ہے کہ جب وہ کوئی کلام کرے بشرطیہ محصیت نہ ہو تو دوسرا اس کے کلام کرنے تک خاموش رہے کہ اس میں اس کا اکرام اور دلجمی ہے جو حقوق مجالست سے ہے یہ ادب صوفیہ میں نہایت کمال کے ساتھ پایا جاتا ہے خصوص شیخ کے کلام کے وقت اور اہل ظاہر میں بہت کم ورنہ اکثر دوسرے کی بات کو کاٹ کر بولنے لگتے ہیں حتیٰ کہ استاد کی تقریر میں بھی خصوص مناظرہ میں وفی العزیزی وفید ذم ما یفعله غوغاء الطلبة فی المدرس الآن ۱۵

### مردہ بات کر نیوالے کی بات اس سے

#### اپنے تعلق کے لحاظ سے سنتا ہے

**۵۹۳- حدیث:** کوئی شخص ایسا نہیں جو کسی شخص کی قبر پر گزرے جس کو دنیا میں پچانتا ہو اور اس کو سلام کرے مگر وہ (میت) اس (سلام کرنے والے) کو پچانتا ہے اور اس کو سلام کا جواب دیتا ہے اور دوسری حدیث میں ہے کہ) اگر اس کو نہ پچانتا ہو تو (صرف) سلام کا جواب دیتا ہے (پچانتا نہیں)۔

**فائدہ:** اس حدیث سے مردہ کا ادراک اور تکلم ثابت ہوا گویہ مسئلہ مختلف فیہ ہے مگر اہل کشف کا مشاہدہ ہے اور حدیث میں اس کشف کی صحت کی تائید ہے لیکن اس سے ہر بات کا سنتا یا سننے سے بڑھ کر کوئی اہم اور کرنا یا ثابت نہیں ہوتا پس اہل غلوکے لئے اس میں گنجائیش نہیں اور نقی سماع کی نصوص میں سماع کو سماع نافع پر محول کیا جاسکتا ہے جیسا آیت میں کفار کو اموات کے ساتھ تشبیہ دینے سے اس حمل کی تائید ہوتی ہے کیونکہ مشبہ کا سماع حسی مشاحدہ ہے پس لامحالہ وجہ تشبیہ جو طرفیں میں مشترک ہے سماع نافع ہی ہو سکتا ہے۔

### قرض لینے میں اہل اللہ کے مسالک کے اختلاف کی بناء

**۵۹۴- حدیث:** کوئی شخص ایسا نہیں جس کی نیت ادائے دین کی ہو مگر اللہ

تعالیٰ کی طرف سے اس کی مدد ہوتی ہے۔

**فائدہ:** یہی بشارت سبب ہوتی ہے بعض اہل اللہ کو قرض لینے کی جرأت پر مگر ضروریات میں نہ کر فضولیات میں کیونکہ بلا ضرورت قرض کرنے کی اجازت نہیں احادیث منع کا یہی عمل ہے اور بعض حضرات جو باوجود ضرورت کے بھی اس میں احتیاط کرتے ہیں ان کو اس بشارت میں شبہ نہیں لیکن بعض طبائع میں فطرۃ ایسے تعلقات سے تشویش ہو جاتی ہے جو اعمال میں بعض اوقات مضر ہوتی ہے اور مندوبات و مباحثات یقیناً مشروط ہوتے ارتفاع موائع کے ساتھ اور ایسی تشویش مانع ہے (اس لئے احتیاط کرتے ہیں اور جن کو تشویش نہیں ہوتی ان کے نزدیک شرط متحقق ہے اس لئے وہ تو منع کرتے ہیں ولناس فيما یعشون مذاہب ہر گلے رارنگ و بوبے دیگرست حضرت مولانا فضل الرحمن صاحب گنج مراد آبادی پر پہلا رنگ غالب تھا اور حضرت مولانا رشید احمد صاحب گنگوہی پر دوسرا رنگ۔

### حلال مال یا کام سے عار کرنے میں و بال ہے

**۵۹۵- حدیث:** کوئی شخص ایسا نہیں جو حلال سے شرمائے مگر اللہ تعالیٰ اس

کو حرام میں بیٹلا فرماتا ہے۔

**فائدہ:** حدیث عموم الفاظ سے عام ہے ہر حلال کو جیسے حلال کی کمائی یا جیسے حلال عطیہ و ہدیہ۔ بعض لوگ بعض مزدوریوں کو ذلت سمجھتے ہیں۔ بعض لوگ کسی حلال ہدیہ کے قبول کرنے سے کسی وجہ سے مثلاً ہدیہ کو محقر سمجھ کر یا صاحب ہدیہ کو محقر سمجھ کر عار واستنکاف کرتے ہے تو اس تکبر کی سزا میں وہ حرام کی تعاطی میں اضطرار اور اتفاق ہو جاتے ہیں حدیث میں اصلی مقصود اس کبر میں زجر فرمانا ہے بعض درویشی کے مدعا ہو کر ایسی چیزوں کو اپنی شان کے خلاف سمجھتے ہیں اور عموم الفاظ کی بناء پر عزیزی و حقی نے اس میں نکاح حلال کو بھی داخل کر کے کہا ہے کہ اس سے شرمنا ابتلاء بالذنا کا سبب بن جاتا ہے۔

### نماہل پر علوم طاہر کرنے اور اہل سے چھپانے کی مذمت

**۵۹۶- حدیث:** (علمی) مضمون کا اس کے اہل (یعنی قدردان و طالب)

سے روکنے والا (یعنی بجل کرنے والا) ایسا ہے جیسے اس مضمون کا نا اہل سے بیان کرنے والا (یعنی دونوں شخص اس نہ ملت میں شریک ہیں کہ انہوں نے اس مضمون کو ضائع کیا۔ اہل کو نہ پہنچنے میں تو اس کی ذات ضائع ہوئی کہ اس اخفاء کی بدولت مٹ جائیگا) اور نا اہل کو بتلانے میں اس کی قدر ضائع ہوئی کہ وہ اس کے حقوق ادا نہ کرے گا اور اس کو آلہ فساد و ترفیع بنائے گا۔

**فائزہ:** اور یہ علوم زائدہ میں ہے جس سے عرف امتداء و حقیقت سمجھا جاتا ہے علوم احکام میں نہیں کہ اس کی تبلیغ عام تو فرض ہے اور چونکہ عرف اس کو موجب فخر بھی نہیں سمجھا جاتا اس لئے اس میں احتمال آله فساد بنا نے کا نہیں ہے بیہاں سے دو قسم کے صوفیوں کی زبوبی حالی مفہوم ہوتی ہے ایک وہ جو نکات تصوف عام مجالس میں بگھارتے ہیں ایک وہ جو طالبان صادق سے بھی ضروری افادات میں درلیغ کرتے ہیں تاکہ ان کے علمی کمال میں کوئی دوسرا شریک نہ ہو جائے جیسے بعض طلبہ بھی اپنے اساتذہ کی تقریرات کو دوسروں سے چھپاتے ہیں تاکہ عام نظروں میں ان کی شان تقدیر و ظاہر ہو۔

**شیخ ایسی اشیاء کی تجارت نہ کرے جن کا تعلق طالبین سے ہو**  
**۵۹۔ حدیث:** سب سے بڑی خیانت یہ ہے کہ صاحب حکومت اپنی رعیت میں تجارت کرے۔

**فائزہ:** عزیزی نے اس کو مقید کیا ہے اس چیز کے ساتھ جس کی حاجت عام ہو کیونکہ اور لوگ اس کی تجارت کرتے ہوئے ذریں گے اور اس سے عام لوگوں پر اس چیز میں تنگی ہو گی اور ہنی نے اس کو عام کہا ہے اور اس کی علت یہ بیان کی ہے کہ اس سے معاملہ کرتے ہوئے لوگوں کو دینا پڑے گا اور اس سے تنگی ہو گی ہیز اس میں ایک خود غرضی کی بھی صورت ہے اگر ایسی تجارت کے متعلق کوئی قانون مقرر کیا جائے تو اسے اسیں رعایا کی کیسی ہی مصلحت مضر ہو مگر عام طور سے یہی شبہ ہو گا کہ اپنے نفع کے لئے ایسا کیا گیا ہے میں کہتا ہوں اسی علت کے اشتراک سے صاحب افادہ کو بھی ایسی

چیزوں کی تجارت مناسب نہیں جن کا اہل استفادہ سے تعلق یادل ہے مثلاً یہ شخص بعض خاص کتب کے مطالعہ کی ان کو رائے دیتا ہے اگر یہ ان کتب کی تجارت کرے گا تو یہ شہر ضرور ہو گا کہ اپنی کتابیں فروخت کرنے کے لئے یہ رائے دی گئی ہے اور اس شبہ کا منع وصول برکات ہونا ظاہر ہے تو شہق کو ایسے امر مانع کا سبب بننا مناسب نہیں بلکہ اگر کوئی دوسری تجارت بھی کرے تو اپنے زیر اثر لوگوں سے معاملہ نہ کرے اور اگر کوئی داعی ہو تو ایسے شخص کو واسطہ بنائے کہ معاملہ کو اسی کی طرف منسوب سمجھا جائے۔

### اکتساب اور کمال تکمیل ایک دوسرے کے منافی نہیں

۵۹۸- حدیث: آدمی کی خوش ہنگی کی یہ بات ہے کہ اپنے معاش کا مناسب انتظام کرے اور جو چیز تمہاری مصلحت کی ہو اس کو طلب کرنا حب دنیا میں داخل نہیں۔

فائدہ: یہ حدیث اور پر کی شرح کر رہی ہے کہ تجارت حلال کافی نفس کچھ مضائقہ نہیں جب اس کا سب اور صرف حدود کے اندر ہو باقی کسی عارض سے کسی خاص محل میں کوئی خاص حکم کا ہو جانا اس کے منافی نہیں اور اس سے ان لوگوں کا جہل ظاہر ہو گیا جو اہل اللہ پر ایسے اعتراضات کرتے ہیں کہ درویش ہو کر تجارت کیوں کرتے ہو یا جائیداد کیوں خریدتے ہیں۔

### مجموعات اگر کسی عذر سے چھوٹ جائیں

تو ان پر زیادہ رنج کرنا مضر ہے

۵۹۹- حدیث: جو شخص (سونے کے لئے) اپنے بستر پر آنے کے وقت یہ نیت رکھے کہ بیدار ہو کر رات کو نماز پڑھوں گا پھر صبح تک اس کی آنکھ لگ گئی تو اس کے لئے اس کی نیت کے ہوئے عمل کا (یعنی صلوٰۃ اللیل کا) اجر لکھا جائیگا اور اس کا وہ سونا اس کے رب کی طرف سے انعام ہو گا۔

فائدہ: اس سے معلوم ہوا کہ ایسی معدودی کے نامہ پر زیادہ قلق نہ کرے کیونکہ اصل مقصود یعنی ثواب سے تو محروم نہیں ہوئی اور یہی مذاق ہے محققین کا اور عام سالکین حد سے زیادہ پریشان ہو جاتے ہیں جو ظاہر اعلامت ہے حب دین کی جو نافع

ہے لیکن یہ پریشانی مفرط اپنے اثر کے اعتبار سے انجام میں اعمال میں مضر ہوتی ہے کہ قلب میں ضعف ہو کر قتل کی طرف مفضی ہو جاتی ہے۔

### ہدیہ میں سارے حاضرین محفل کی شرکت

**۶۰۰ - حدیث:** جس شخص کے پاس کوئی ہدیہ آئے اور اس کے پاس کچھ لوگ بیٹھے ہوں تو وہ سب اس ہدیہ میں اس کے شریک ہیں۔

**فائدہ:** قواعد شرعیہ حدیث کو اطلاق ظاہری پر محول کرنے سے مانع ہیں کیونکہ تملک تابع ہے تملیک کے اور تملیک تابع ہے نیت کے اور اپنی مملوک چیز بلا سابقہ و جوب کے کسی کو دینا محض تبرع ہے اور تبرع میں لزوم نہیں ہوتا پس حدیث یا تو محول ہے مکارم اخلاق پر جیسا بعض اہل طریق کا معمول ہے جو اہل و عیال نہیں رکھتے کیونکہ صاحب عیال پر مقدم حق عیال کا ہے پھر فاضل سے دوسروں کو نفع پہنچانا چاہئے اور مقید ہے اس صوت کے ساتھ کہ قرآن سے معلوم ہو جائے کہ مهدی کا مقصود سب کو دینا ہے مگر ادب کے سب صدر مجلس کے رو برو پیش کر دے کہ وہ اپنے انتظام سے سب کو تقسیم کر دے گا جیسے اکثر اہل تہذیب کی عادت غالبہ ہے باقی اگر قرآن سے خاص شخص کو مالک بناتا مقصود معلوم ہو تو اس میں جلساء کو شریک کرنا واجب نہیں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ملوک نے ہدایا بھیجے کہیں منقول نہیں کہ آپ نے جلساء کو شریک فرمایا ہو وہذ التوجیہ میں ذوقی۔

### اہل اللہ کی دوسری پرہیبت

**۶۰۱ - حدیث:** جو شخص اللہ تعالیٰ سے ڈرتا ہے اللہ تعالیٰ اس کی ہیبت ہر جیز پر ڈال دیتا ہے اور جو شخص خدا تعالیٰ سے نہیں ڈرتا اللہ تعالیٰ ہر جیز کی ہیبت اس پر ڈال دیتا ہے۔

**۶۰۲ - حدیث:** جو شخص اللہ تعالیٰ سے ڈرتا ہے وہ قوی رہ کر زندہ رہتا ہے اور خدا تعالیٰ کے ملک میں بے فکری سے چلتا پھرتا ہے اور ایک روایت میں یہ ہے کہ اپنے دشمن کے ملک میں بے فکر پھرتا ہے۔

**فائدہ:** جس کا دل چاہے اس کا مشاہدہ کر لے کہ اہل اللہ پر کسی کی بیبیت نہیں ہوتی جس سے وہ پریشان ہو جائیں اور ان کی بیبیت سب پر ہوتی ہے الال عارض نادر۔

### نصیحت کے معاملہ میں صوفیاء کا طریقہ

**۶۰۳- حدیث:** جو شخص (کسی کو) کسی اچھی بات کی نصیحت کرے سو اس کی نصیحت اچھے طریق سے (یعنی نرمی و خیرخواہی کے ساتھ) ہونا چاہئے (کہ وہ ناصح کے اعتبار سے عن المشرب اور مخاطب کے اعتبار سے (اقرب الی القبول ہے)۔  
**فائدہ:** جماعت صوفیہ کی نصیحت کا یہی طریقہ مثل عادت لازمہ کے ہے۔

### ترک نکاح کو قربت سمجھنے کی مذمت

**۶۰۴- حدیث:** جو شخص نکاح سے انقطاع اختیار کرے (یعنی باوجود تقاضائے نفس و قدرت کے نکاح نہ کرے) وہ وہمارے طریقے سے خارج ہے (کیونکہ یہ طریقہ نصاریٰ کا ہے کہ وہ نفس نکاح کو وصول الی اللہ سے منع سمجھ کر اس کے ترک کو عبادت سمجھتے ہیں کذا قال الحنفی فی شرح اجزاء الحدیث)۔

**فائدہ:** یہاں سے ان صوفیوں کی غلطی ثابت ہوتی ہے جو اسی بناء پر بے نکاح رہتے ہیں باقی اگر کسی کو عذر بدینی یا مالی یا دینی ہو وہ اس سے مستغتی ہے بدینی و مالی تو ظاہر ہے دینی یہ کہ نکاح کے بعد ضعف ہمت کے سبب دین کی حفاظت نہ کر سکے گا۔

### پیر جاہل کے حال کی خرابی

**۶۰۵- حدیث:** جو شخص کسی کا علاج کرے اور اس کی طب کا (ماہرین کو) علم نہ ہو تو اس پر ضمان لازم آئے گا (اگر کوئی غلطی ہو جائے تو دنیا میں بھی حسب فتویٰ شرعی اور اگر غلطی نہ ہو تو آخرت میں محصیت کے سبب اور اصل مقصود لمب علم منزہ طب سے یہ ہے کہ اس کو طب کا علم نہ ہو (یعنی وہ طب سے ناواقف ہو) لیکن تعبیر موجود میں اشارہ اس طرف ہے کہ طب سے واقف ہونا وہ معتبر ہے کہ ماہرین فتن بھی اس کو معتبر سمجھتے ہوں ورنہ دعویٰ شخص یا شہادت جہلاء کافی نہیں۔

فائزہ: اشتراک علت سے یہی حکم ہے اس شخص کا جو طب روحانی نہ جانتا ہو اور پھر منصب مشیخت کامدی بن کر طالبین کی رہنما کرنے لگے بلکہ یہ زیادہ قابل شناخت ہے کیونکہ طبیب جاہل صرف ابدان یا جان میں تصرف کرتا ہے اور یہ جاہل پیرادیاں و ایمان میں تصرف کرتا ہے۔ فان هذا من ذالک.

### ذنچ و رحم کا اجتماع

۶۰۶ - حدیث: جو شخص کسی (ذبیحہ پر) رحم کرے اگرچہ وہ ذبیحہ چڑیا (گوریا) کا ہو اللہ تعالیٰ اس پر قیامت کے دن رحم فرمائے گا۔

فائزہ: عزیزی و حنفی دونوں نے کہا ہے کہ رحم کی تغیرت رک ذنچ نہیں بلکہ چھری کا تیز کرنا اور جلدی سے ذنچ کر دینا ہے جس کو دوسری حدیثوں میں راحت و اسباب راحت سے تغیر فرمایا ہے۔ وہ حدیثیں یہ ہیں۔

اذاذبتم فاحسنوا الذبائح ولیحد احمد کم شفرته ولیرح ذبیحته (لمسلم و اصحاب السنن) و امر النبی صلی اللہ علیہ وسلم بحد الشفاروان تواری عن البهائم قال اذاذبجع احمد کم فلیجهز (للczوینی) کذا فی جمع الفوائد.

اس سے بعض غلاۃ صوفی کی غلطی ظاہر ہو گئی کہ وہ ذنچ کو علاف رحم سمجھتے ہیں خود حدیث میں غور کرنے سے اس کا غلط ہونا ظاہر ہوتا ہے۔ کیونکہ حدیث میں ذبیحہ پر رحم کرنے کا ذکر ہے سو اگر ذنچ کو ترک کر دیا جائے تو وہ ذبیحہ ہی کیسے ہو گا۔ البتہ تغیر مذکور کے علاوہ اور ایک تغیر محتمل ہے کہ اس میں رحم متعارف ذنچ جمع ہو سکتے ہیں وہ یہ کہ ذنچ تو کیا مگر ذنچ کرتے ہوئے دل کڑھا اور یہ بہ امبابدہ ہے جس پر بجز محقق صوفی کے کوئی قادر نہیں۔

### اہل اللہ کو عطا یے علم

۶۰۷ - حدیث: جو شخص زہد فی الدنیا اختیار کرتا ہے اللہ تعالیٰ اسے بدلوں اس کے کوہ کسی سے علم سکھئے علم عطا فرماتا ہے اور بدلوں اس کے کہ کوئی اس کو ہدایت کرے اس کو ہدایت فرماتا ہے اور اس کو صاحب بصیرت بنا دیتا ہے۔

فائدہ: مراد اس علم وہدایت سے احکام منقول نہیں وہ ہر حال میں محتاج نقل ہیں بلکہ مراد اسرار و معارف ہیں جو علوم مکافہ سے ہیں اور دقاں سلوك میں ذوقیات ہیں جو علم معاملہ میں سے ہیں ایسے ہی علوم کے عطا ہونے کا مولانا فرماتے ہیں۔

بینی اندر خود علوم انبیاء بے کتاب و بے معید و اسٹا اور اہل اللہ میں اس شان کا ہونا کھلا مشاہدہ ہے جس سے اس جماعت کی فضیلت ثابت ہوتی ہے۔

### بچوں پر نرمی اور طالبین کی حالت کی رعایت

۶۰۸- حدیث: جس شخص کے یہاں کوئی بچہ ہواں شخص کو بھی اس کے ساتھ بچہ بن جانا چاہئے یعنی اس کے ساتھ قول اوفعل آبچوں ہی کا سامعاملہ کرے تاکہ وہ خوش ہو۔

فائدہ: یہ تو حدیث کا مدلول بلا واسطہ ہے جس کا حاصل بچوں کے ساتھ لطف و شفقت ہے اور یہ بھی اہل طریق کی گویا عادت طبیعہ ہے اور اس سے ابا کرنا کبر ہے جس سے یہ حضرات بری ہوتے ہیں اور ایک مدلول بواسطہ قیاس کے ہے یعنی اس میں اشتراک علت سے کوہ رعایت ہے۔ حالت مخاطب کی اس پر بھی دلالت ہے کہ کم فہم یا کم ہمت طالب کے ساتھ مشائخ کو تعلیم و مواجهہ میں معاملہ ضعفاء کا ساکرنا چاہئے کہ تنگی یا گرانی سے کام نہ چھوڑ دے مولانا اسی کے موافق وصیت فرماتے ہیں۔

|                               |                                |
|-------------------------------|--------------------------------|
| چار پارا قدر طاقت بار نہ      | بر ضعیفان قدر ہمت کار نہ       |
| طفل را گر نان دہی بر جائے شیر | طفل مسکین را ازان نان مردہ گیر |

حضرت عارف شیرازی فرماتے ہیں۔

خستگان را چو طلب باشد وقت نبود      گر تو بیداد کنی شرط مروت نبود  
ہمارے مرشد علیہ الرحمۃ نے اسی اصل کی بنابر فرمایا ہے کہ عالمی کو ایسے اشغال نہ  
بتائے جائیں جس سے یکسوئی ہو کر احتمال کشف کا ہو کیونکہ وہ مکشوفات کی حقیقت نہ  
سمجھے گا اس میں احتمال گراہ ہو جانے کا ہے۔

جس کی اجازت ہواں پر عمل نہ کرنے کی نہ مذمت

۶۰۹- حدیث: جو شخص اللہ تعالیٰ کی رخصت کو قبول نہ کرے اس پر عرفات

کے پہاڑوں کے برابر گناہ ہوتا ہے۔

فائزہ: قبول مقائل سے روکے اور یہ رخواہ اعتقاد ہو کہ اس حکم میں نقش و قصور کا معقدہ رخواہ عمل ہا ہو کہ اس پر عمل کرتے ہوئے قلب میں تنگی ہو وہ خواہ قال الحنفی اور اس تقریر سے رو ہو گیا ظاہر یہ پر جنہوں نے اس سے وجوب افظار فی المسفر پر تمک کیا ہے علی ماقبل عنہم العزیزی وجہہ ر د ظاہر ہے کہ قبول کی تفسیر عمل نہیں ہے کہ عدم عمل پر وعید ہوا اور اس سے ان تشدید صوفیہ پر بھی رو ہو گیا جو شرعی رخصتوں پر عمل کرنے کو خلاف کمال بحثتے ہیں۔

### میل جول کے حدود

۶۱۰- حدیث: مومن الفت کرتا ہے اور الفت کیا جاتا ہے اور ایسے شخص

میں کوئی خیر نہیں جونہ اور وہ سے الفت کرے نہ اس سے کوئی الفت کرے اور سب سے اچھا وہ شخص ہے جو لوگوں کو نفع پہنچائے۔

فائزہ: نہ مذمت اس بے الفتی میں ہے جس کا سبب سخت مزاجی و خشونت ہو کرذاقال الحنفی اور اگر انس بالله کے غلبے سے اختلاط سے وحشت ہو لیکن جب کسی سے ملنا ہواں وحشت کو ظاہر نہ ہونے دے ایسی وحشت اس میں داخل نہیں پس بعض لوگوں نے اس حدیث سے عزلت کو ناپسندیدہ ہونا سمجھا ہے یہ ان کی غلطی ہے اور میرے ذوق میں اخیر جملہ خیرالناس میں اشارہ ہے اس الفت کی غایت کی طرف یعنی الفت بالذات مقصود نہیں بلکہ دینی نفع کے لئے مقدمہ ہونے کی وجہ سے مقصود ہے کیونکہ دینی نفع بدھوں اختلاط و اختلاف ہو نہیں سکتا پس یہ بھی لازم آ گیا کہ اگر اختلاط سے نفع و انتفاع دینی نہ ہو تو اختلاط سے عزلت بہتر ہے کہ بعد عن الضر ہے۔

### رونا کب اچھا ہے اور کب برا

۶۱۱- حدیث: منافق اپنی آنکھوں پر قابو رکھتا ہے جس طرح چاہے رونے

گے (جیسے کثر مکاروں کو دیکھا جاتا ہے کہ دل میں تردد ہے مگر انہیم کی آنکوش ہوتی ہے)۔  
**فائزہ:** اس میں تسلی ہے ان سالکین کو جن کورونا نہ آنے سے شہر ہو جاتا ہے  
 قساوت کا اس حدیث میں حقیقت معلوم ہو گئی ہے کہ رونا کسی کے اختیار میں ہونا یہ  
 خلاف وضع اور علامت نہ موم ہے تو اصل وضع یہی ہوئی کہ رونا اختیار میں نہ ہو جب  
 غیر اختیاری ہو تو اس کا فقدان نہ موم نہ ہوا پھر قساوت کی علامت کیسے ہو گا اور ابو  
 الوقت کی حالت پر شبہ نہ کیا جائے کیونکہ وہاں اصل میں غلبہ استحضار خشیت امر اختیاری  
 ہے پھر کبھی اس پر بکاء بھی مرتب ہو جاتا ہے کبھی نہیں ہوتا حاصل یہ کہ بکاء قلب  
 مطلوب ہے بکاء عین مطلوب نہیں اور اسی لئے قرآن مجید میں بکاء کا امر کہیں وار دنہیں  
 ہوا۔ فضیلت البتہ آئی ہے اور فضیلت اختیاری ہونے کو تلزم نہیں اور آخر سورہ النجم  
 میں لا تکون جو موضع شکایت میں فرمایا گیا ہے مراد اس سے مجاز عدم خشوع ہے  
 بقیرینہ ما قبل افمن هذا الحديث تعجبون و تضحكون اور ایک آیت میں  
 فلیض حکو اقليلا و ليکو اكثيراً آیا ہے مراد اس سے اخبار ہے قیامت کے  
 متعلق یعنی لا يضحكون ويبيكون۔

### رزق اور خصوصاروٹی کا اکرام

۶۱۲- حدیث: کسی قوم نے روٹی کے حق کی بے قدری نہیں کی مگر اللہ  
 تعالیٰ نے ان کو بھوک میں مبتلا کر دیا۔

**فائزہ:** اہل طریق رزق خصوص روٹی کے ادب میں خاص امتیاز رکھتے ہیں۔

### علماء سے بھاگنے کی نہ مت

۶۱۳- حدیث: عالم (دین) کے پاس بیٹھنا عبادت ہے۔

**فائزہ:** اس سے جاہل صوفیوں کی شاعت معلوم ہوتی ہے جو علماء سے بھاگتے ہیں۔

### مریض کی راحت کا لحاظ

۶۱۴- حدیث: عیادت کا کمال یہ ہے کہ مریض کے پاس سے جلدی اٹھ

جائے تاکہ اس کے قلب پر بارہہ ہوایے اخلاق جماعت صوفیہ میں مثل امور طبیعہ کے ہیں۔

### نعمت ظاہری و باطنی کا اظہار

۶۱۵- حدیث: مجملہ شکر نعمت کے یہ بھی ہے کہ اس کا اظہار کیا جائے۔

فائدہ: اس میں وہ نعمت بھی آگئی جس میں کوئی مخلوق واسطہ ہے جیسے کسی نے کچھ دیا ہوا اور وہ بھی آگئی جس میں کوئی واسطہ نہ ہو جیسے کمالات باطنہ و علوم الہامیہ پہلی نعمت کا اظہار تو صوفیہ کی عام عادت ہے اور دوسرا قسم کا اظہار بھی بعض کامیاب ہے اور بعض جو اخفا کرتے ہیں اس کا خوف دعویٰ ہے ولکل وجہہ ہومولیہا۔ ہر گلے رارنگ و بوئے دیگرست اور سب خیر ہے۔

### مجاہدات میں حالت طالبین کی رعایت

۶۱۶- حدیث: جو شخص اپنے اندر بزدی محسوس کرے وہ جہاد میں نہ جائے کیونکہ وہ اس پر قادر نہ ہو گا۔ ولا یکلف الله نفسا الا وسعها بلکہ اس کے جانے سے اندر یہ ضرر دینی کا ہے اس کے لئے بھی اس طرح کہ یہ تو اپنے مقابل پر حملہ نہ کر سکے گا اور وہ اس پر حملہ کر کے قتل کر دے گا تو اس نے اپنے اہلاک میں اعانت کی جو جائز نہیں اور دوسروں کے لئے بھی اس طرح سے کہ اگر یہ میدان سے بھاگ گیا تو دوسروں کے بھی پاؤں اکھڑ جائیں گے۔

فائدہ: حضرات مشائخ محققین ایسے نشیب و فراز پر پورے عامل ہیں اپنے متعلقین سے ان کے محل سے زیادہ کام نہیں لیتے۔

### طہارت میں غلوکی مذمت

۶۱۷- حدیث: جو شخص ہوا نکلنے سے استنجا کرے وہ ہمارے طریقہ میں نہیں (کیونکہ یہ غلوی الدین ہے کہ کوئی چیز بدن کو نہیں لگی پھر خواہ مخواہ پانی سے دھو رہا ہے)۔

فائدہ: اس سے بعض معبدین تشددین کا جہل ظاہر ہوا کہ طہارت ونجاست کے باب میں اوہاں پر عمل کرنے کو بزرگی سمجھتے ہیں۔

## رقص ریا کی مذمت اور غیر اختیاری یا اچھی غرض کے رقص کا اعذر

**۶۱۸- حدیث:** جو بخلاف رقص کرتے ہیں وہ گنہگار ہوتے ہیں ان پر اللہ تعالیٰ کی لعنت ہوتی ہے۔

**فائزہ:** اس کے عموم میں مکار و جد کرنے والے بھی داخل ہو گئے اور ترقص میں اشارہ ہے کہ جس رقص میں انسان بے اختیار ہوا اس پر ملامت نہیں پس ایسوں پرانکاروں اعتراض کرنے والوں کی بھی اس میں اصلاح ہو گئی اور ریا رقص کرنے والوں کی بھی اصلاح ہو گئی اور رقص بخلاف وہی مراد ہے جس سے غرض مال یا جاہ ہو ورنہ اگر بخلاف میں غرض محمود ہو وہ مذموم نہیں بلکہ اس میں خود حدیث وارد ہے فان لم تبکو النبا کوا۔

### حرف النون

#### اہل اللہ کو دیکھنے کا اہتمام

**۶۱۹- حدیث:** نظر کرنا (حضرت) علیؑ کی طرف عبادت ہے (علامہ حنفی نے کہا ہے ای یترتب علیہ العبادة فاذ النظر شخص ابی علی بن طالب و نحوه من کل اشراق علیہ نور التقوی ترتب علیہ ان يقول سبحان الله لا إله إلا الله أخ).

**فائزہ:** اس عبارت سے معلوم ہوا کہ حضرت علیؑ کی تخصیص نہیں بلکہ یہی حکم ہے ہر مقیٰ کی طرف نظر کرنے کا پس اس بنابریہ حدیث اصل ہے اس مقولہ مشہورہ کی کہ زیارت بزرگان کفارہ گناہ کیونکہ جب زیارت عبادت ہوئی اور عبادت کا خاصہ ہے ان الحسنات یلہبین السیمات تو مدعا ثابت ہو گیا پس بزرگوں کی زیارت کے لئے جانا جیسا اہل طریق کا معمول ہے اس حدیث سے ثابت ہوا یہ دوسری بات ہے کہ خود عبادت ہے جیسا ظاہری مدلول ہے الفاظ کا یا سبب ہے عبادت کا جیسا علامہ حنفی نے کہا ہے واللہ اعلم۔

## حرف الہاء

### سائل کے آنے پر بشاشت

۶۲۰- حدیث: اللہ تعالیٰ کا ہدیہ یہ مومن کی طرف (آیا ہوا) سائل (کا) اس کے دروازے پر (آننا) ہے۔

فائدہ: اہل اللہ کا یہ حال ہے کہ سائل کے آنے کو رحمت و نعمت سمجھتے ہیں اس سے نگف نہیں ہوتے حضرت مرشدی نے ایک بار فرمایا کہ سائل سے نگف نہ ہونا چاہئے یہ لوگ تمہارے حوال میں کہ تمہارا اسباب آخرت میں پہنچاتے ہیں۔

## حرف الواو

### حفظ مراتب مریدین

۶۲۱- حدیث: اس کی بھی توقیر کرو جس سے علم سمجھتے ہو (جیسے استاد اور پیر) اور اس کی بھی توقیر کرو جس کو علم سکھاتے ہو (جیسے شاگرد اور مرید اور پہلی توقیر باپ) کی ہے اور دوسرا توقیر اولاد کی عزیزی نے کہا ہے و من توقیر ہم ان لا یستعملهم فی قضاۓ حوانجهاہ

فائدہ: اہل اللہ میں یہ عادت مثل امر طبعی کے ہے کہ معاملات میں مریدوں کو اولاد پر ترجیح دیتے ہیں اور ان سے اپنے ذاتی کام دوامانہیں لیتے۔

### صوفی ریا کار کی مذمت

۶۲۲- حدیث: ایسے شخص کے لئے بڑی تباہی ہے جو صوف (کے کپڑے) پہننے (جو صوفیوں کا لباس ہے) اور اس کا فعل اس کے قول کے خلاف ہو۔

فائدہ: اس میں خصوصیت کے ساتھ ریا کار مدعاً تصوف کی شاعت مذکور ہے و فی مثلہ قيل

لقد صوفی نہ ہمہ صافی و بے غش باشد اے با خرقہ کہ مستوجب آتش باشد

## حرف لا

### صوفیہ کی روایت حدیث کی حد

۶۲۳ - حدیث: حدیث میں کچھ حرج نہیں اگر اس میں تقدیم یا تاخیر کر دو جبکہ اس کے مضمون کو تھیک نقل کر دو (یعنی اصل مضمون نہ بدلتے تو الفاظ کی تقدیم و تاخیر یا مترادف سے تبدیل یا فرق ابھال و تفصیل کا مضاف آئندہ نہیں) مگر ہر شخص کو اس کی بھی اجازت نہیں بلکہ صرف اس عالم کو اجازت ہے جو اصل حدیث کو شرح صدر کے ساتھ سمجھ لے۔

فائزہ: صوفیہ کی روایت میں باستثناء شاذ و نادر اصل مضمون ثابت ہوتا ہے خواہ خود اس روایت کی ذات سے خواہ دوسرا کسی حدیث مودید سے اس لئے ان پر اعتراض کرنے میں تشدید مناسب نہیں۔

### جاہلوں کے بعض مجاہدات کی مذمت

۶۲۴ - حدیث: اسلام میں (مجاہدہ نفس کے لئے) نہ ناک میں نتھنی پہننا ہے اور نہ ناک میں نکیل ڈالنا ہے اور نہ سیا جی میں پھرنا ہے اور نہ قطع تعلقات ہے اور نہ ترک لذات ہے۔ (یعنی اسرائیل کے عابد زاہد لوگ مجاہدہ نفس کے لیے یہ کام کیا کرتے تھے کہ پڑہ بینی چھید کر اسی میں بال وغیرہ کی نتھنی ڈال دی یا دیوار بینی چھید کر اسی میں نکیل ڈال دی کہ اس کو پکڑ کر ان کو کھینچا جائے جس سے تکلیف ہو کذا قال العزیزی اور ایک جگہ قیام نہ کرتے تھے شہر بشہر پھرتے تھے کہ کسی سے تعلق پیدا نہ ہو اور تعلقات نکاح و اخلاق اکقطع کر دیتے تھے اور لذات مباح کے ترک کا اہتمام کرتے تھے اور ان سب کو موجب قرب حق سمجھتے تھے تو اسلام میں ان سب کو منوع قرار دیا گیا اور قرب کے لئے اعمال و طاعات کا حکم کیا گیا البتہ کسی خاص شخص کی کسی خاص حالت کا بطور معاملہ کے کوئی خاص اقتضا ہو تو اعدال کے ساتھ تقلیل لذات کی اجازت ہے مگر نتھنی اور نکیل کو چونکہ ضروری علاج میں کوئی دخل نہیں اس کی مطلق اجازت نہیں)

**فائدہ:** اس سے بعض جہلاء صوفیہ کی غلطی ثابت ہوئی جو ایسے مجاہدات بدعیہ کا اہتمام کرتے ہیں۔

### أمردوں سے تعلق ضلالت ہے

**۶۲۵ - حدیث:** بے ریش لڑکوں کی طرف نظر مت کرو کیونکہ ان (کے حسن) میں حوروں کی جھلک ہے (جس سے قلب کو کشش ہوتی ہے اور اس سے اندر یہ فتنہ کا ہوتا ہے)۔

**فائدہ:** بعض بے علم یا بد دین مدعیان تصوف نے امرد پستی کو شغل اور بعض نے ذریعہ قرب الہی بنا رکھا ہے اول فتنہ اور ثانی قریب بہ کفر ہے اعاذنا اللہ منہاں لوگوں کے دھوکہ کا جواب میرے رسالہ "تمیز احش من افسق" میں عایت تحقیق سے مذکور ہے۔

### ذکر جہر کی شرائط

**۶۲۶ - حدیث:** ایک دوسرے پر (ذکر یا تلاوت میں) جہرنہ کرے ایسا جہر نمازی کو پریشانی میں ڈالتا ہے (وہ قرأت وغیرہ بھول جاتا ہے)۔

**فائدہ:** اس سے ذکر جہر کی شرط ثابت ہوئی کہ کسی کو اذیت نہ ہو اور علت کے اشتراک سے نائم کی اذیت بھی اس میں داخل ہو گئی۔ محققین نے دونوں شرطوں کی تصریح فرمائی ہے۔

### شیخ کامل کی شرط

**۶۲۷ - حدیث:** اللہ کے دین کی خدمت کے لئے کوئی شخص (ٹھیک طور پر) کھڑا نہیں ہو سکتا بجو اس شخص کے جو اس (دین) کو اس کے سب پہلوؤں سے احاطہ کئے ہوئے ہو یعنی اس کے سب حدود و شروط اور طبائع کے خواص و احوال جزئیہ ضرور یہ سے باخبر ہو)۔

**فائدہ:** حدیث سے معلوم ہوا کہ شیخ کامل ہونے کی صلاحیت کے شرائط بہت سخت ہیں اس سے غلطی ان لوگوں کی ثابت ہوتی ہے جو بدوں اس شرط کے مند مشیخت پر بیٹھ جاتے ہیں یا کسی کو بھلا دیتے ہیں۔

## حرف الیاء

علم عمل ایک دوسرے کے بغیر کافی نہیں

۶۲۸ - حدیث: اخیر زمانہ میں عابد بے علم اور عالم بعمل (بکثرت) ہوا کریں گے۔

فائدہ: حدیث صاف دال ہے کہ علم عمل دونوں کی ضرورت ہے ایک بدوس دوسرے کافی نہیں۔

## اعمال میں غلوکی نہ مت

۶۲۹ - حدیث: دین میں غلوکرنے سے پھو (یعنی ہر عمل کو حد کے اندر رکھو)۔

فائدہ: بعض لوگ طہارت وغیرہ میں جوز یادہ شد کرتے ہیں اور اس کا احتیاط و تقویٰ سمجھتے ہیں اس سے ان کی غلطی ثابت ہوتی ہے۔

## مجاہدات میں غلوکی نہ مت

۶۳۰ - حدیث: لے خول (سامان ہوتے ہوئے) نہ گرمی کا حمل کرو اور سردی کا۔

فائدہ: بعض جہلاء اس کو بھی مجاہد سمجھتے ہیں کہ قصداً گرمی یا سردی کی تکلیف جھیل رہے ہیں اور قادر ہوتے ہوئے اس کے دفع کی تدبیر نہیں کرتے یہ بھی غلوٹی الدین ہے جس کی ممانعت اور پر کی قریب کی حدیث میں ہے اور یہ سب افراد ہیں عبادت مع الجھیل کے جس کی نہ مت حدیث متصل کے اور پر کی حدیث میں ہے اور ان ہی حدود کی رعایت احاطہ ہے جوانب دین کا جس کی ضرورت اس سے اور پر کی حدیث میں مذکور ہے۔

## خاتمه

الحمد للہ آج ۱۹ محرم ۱۴۵۷ھ کو چوتھی جلد بھی تشریف کی ختم ہوئی۔ اور اتفاقات حسنہ سے ایسی حدیثوں پر اختتام ہوا جو اپنے مضمون کے اعتبار سے کل حدیثوں کی میزان کل کے طور پر ہے کیونکہ سب حدیثوں کا حاصل جمع یعنی العلم والعمل ہے اور ختم کی یہ چار

حدیثین اس جمع کی ضرورت بتلارہی ہیں جن میں ایک حدیث جامع صغیر کی ہے اور  
تن حدیثین کنو ز الحقائق کی۔

و الحمد لله على ذلك الاختتام و اسئلته ان ينفع  
بالرسالة الخواص والعموم + ان يجعلها عدة لى في  
يوم القيام . رب الانام.

### انتباہ در رفع اشتباہ متعلق رسالہ

### مسائل السلوك و تکشیف و تشریف ہر چہار جلد

تصوف نام ہے تعمیر الاظاہر والباطن کا اور کوئی آیت اور کوئی حدیث اس سے خالی نہیں تو ہر آیت اور حدیث میں کوئی نہ کوئی مسئلہ تصوف کا ضرور مذکور ہے مگر میں نے ان رسالوں میں صرف ان مسائل پر اکتفاء کیا ہے کہ جن کی نسبت خصوصیت کے ساتھ تصوف کی طرف عام طور پر معروف ہے اس لئے اثبات مسائل کے لئے آیات و احادیث میں انتخاب واقع ہوا پھر وہ بھی سب احادیث سے نہیں بلکہ ایک متوسط مقدار سے۔

اشرف علی ۱۴۲۵ھ

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ